
27https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

ҒТАХР 02.41.01	                                                                    https://doi.org/10.48010/aa.v103i4.700

ДАЛА ЖАНЫНЫҢ АЙНАСЫ: ҚАЗАҚТАР МЕН ҚЫРҒЫЗДАРДЫҢ 
ӨРКЕНИЕТТІК ЕРЕКШЕЛІКТЕРІНЕ САЛЫСТЫРМАЛЫ ТАЛДАУ

1А.Г. Гаппасова, 2Н.Е. Кулумжанов, 3Ә.М.Көлбаева

АҢДАТПА
Мақала қазақтар мен қырғыздардың тарихи және мәдени ұқсастықтарын 
зерттейді, олардың біртұтас көшпелі өркениет аясында қалыптасқан ұзақ 
мерзімді өзара әрекеттестігінің күрделі феномені қарастырылады. Осы 
халықтардың ортақ өркениеттік бастаулары мен олардың әлеуметтік-
мәдени эволюциясын тереңдетілген теориялық талдау арқылы сипаттай 
отырып, көшпелі өркениеттің ішкі диалектикасын зерттеу мақсат етілді.
Зерттеуде салыстырмалы-тарихи және өркениеттік әдістерді синтездеу 
арқылы екі этностың мәдени-әлеуметтік архетиптері мен олардың 
трансформациялық динамикасы талданды. Қазақтар мен қырғыздардың 
табиғи-географиялық ортаға экзистенциалдық бейімделуі, шаруашылық-
экономикалық құрылымдардың инварианттылығы және рулық-тайпалық 
ұйымдасуының сакралды маңызы ізденістің негізін құрайды. Сонымен 
қатар, олардың дүниетанымдық жүйелерінің эпистемологиялық және 
аксиологиялық аспектілері, сенім құрылымдарының метафизикалық 
негіздері мен символикалық мазмұнының өзара байланысы ашылады.
Мақала көшпелі өркениеттің эпистемологиялық мәртебесіне қайта үңіле 
отырып, оны әмбебап философиялық парадигмалар контекстінде қайта 
пайымдауды ұсынады. Бұл тұрғыда мәдениеттердің өзара ықпалдастығы 
мен олардың экзистенциалдық тәжірибелерінің ортақ негіздерін анықтау, 
тарихи сана мен ұлттық болмыстың қалыптасуында шешуші рөл атқарған 
ұғымдық-онтологиялық құрылымдарды түсіндіру көзделді.
Зерттеу нәтижесінде қазақтар мен қырғыздардың мәдениеттеріндегі 
мәдени-өркениеттік түптамырлардың сәйкестігі және олардың жаһандану 
жағдайындағы өзекті ұлттық-саяси санасына ықпалы анықталды. Бұл талдау 
көшпелі өркениеттің ерекшеліктерін тек этнотарихи зерттеу шеңберінде 
ғана емес, сонымен қатар оны адамзат өркениетінің көпқырлы тұтас 
жүйесінің ажырамас бөлігі ретінде қарастырудың қажеттілігін айқындайды.

Түйін сөздер: көшпелі өркениет, мәдени ұқсастықтар, тәңірлік, қазақ және 
қырғыз халықтары, ментальдық ұқсастықтар, әлеуметтік құрылым, тарихи 
сабақтастық.

1С.Сейфуллин атындағы 
Қазақ агротехникалық 
зерттеу университеті, 
Астана, Қазақстан
 
2К.Сағадиев атындағы 
Халықаралық Бизнес 
Университеті, Алматы, 
Қазақстан

3Ш.Есенов атындағы Каспий 
технологиялар және 
инжиниринг университеті, 
Ақтау, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
Гаппасова А.Г., 
aimana-84@mail.ru

Мақаланың сілтемесі: 
Гаппасова А.Г., 
Кулумжанов Н.Е., 
Көлбаева А.М. Дала 
жанының айнасы: қазақтар 
мен қырғыздардың 
өркениеттік ерекшеліктеріне 
салыстырмалы талдау// Адам 
әлемі. – 2025. – № 4 (103). 
– Б. 27-37.

Зеркало степной души: Сравнительный анализ цивилизационных 
особенностей казахов и кыргызов

Аннотация. Статья посвящена исследованию исторических и культурных сходств казахов и кыргызов, 
рассматривая феномен их длительного взаимовлияния в рамках единой кочевой цивилизации. Цель ис-
следования заключается в углубленном теоретическом анализе общих цивилизационных истоков этих на-
родов, их социально-культурной эволюции и, таким образом, в изучении внутренней диалектики кочевой 
цивилизации. 

В исследовании синтезируются сравнительно-исторический и цивилизационный методы для анали-
за культурно-социальных архетипов двух этносов и их трансформационной динамики. Особое внимание 
уделяется экзистенциальной адаптации казахов и кыргызов к природно-географической среде, инвариант-
ности хозяйственно-экономических структур и сакральному значению родоплеменной организации. Па-
раллельно раскрываются эпистемологические и аксиологические аспекты их мировоззренческих систем, 
метафизические основания верований и взаимосвязь символического содержания.

Статья предлагает переосмысление эпистемологического статуса кочевой цивилизации в контексте уни-
версальных философских парадигм. В этом ключе ставится задача выявления общих оснований взаимовли-
яния культур и их экзистенциального опыта, а также понимания концептуально-онтологических конструк-
тов, сыгравших решающую роль в формировании исторического сознания и национальной идентичности.

Результаты исследования позволили выявить соответствие культурно-цивилизационных корней казахов 
и кыргызов и их влияние на актуальное национально-государственное сознание в условиях глобализации. 
Этот анализ свидетельствует о необходимости рассматривать особенности кочевой цивилизации не только 
в рамках этноисторических исследований, но и как неотъемлемой части многогранной системы мировой 
цивилизации.

Ключевые слова: кочевая цивилизация, культурные сходства, тенгрианство, казахский и кыргызский 
народы, ментальные сходства, социальная структура, историческая преемственность.



28     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

Гаппасова А.Г., Кулумжанов Н.Е., Көлбаева А.М. 

A Mirror of the Steppe Soul: A Comparative Analysis of the Civilizational 
Peculiarities of Kazakhs and Kyrgyz

Abstract. This article explores the historical and cultural commonalities between Kazakhs and Kyrgyz, examining 
the phenomenon of their prolonged mutual influence within the framework of a unified nomadic civilization. The 
study aims to conduct an in-depth theoretical analysis of the shared civilizational roots of these peoples, their 
socio-cultural evolution, and, consequently, to explore the internal dialectics of nomadic civilization.

The research synthesizes comparative-historical and civilizational methods to analyze the cultural and social 
archetypes of the two ethnic groups and their transformative dynamics. Particular attention is paid to the existential 
adaptation of Kazakhs and Kyrgyz to the natural and geographical environment, the invariance of economic 
structures, and the sacred significance of clan-tribal organization. In parallel, the epistemological and axiological 
aspects of their worldviews, the metaphysical foundations of beliefs, and the interconnection of symbolic content 
are revealed.

The article proposes a rethinking of the epistemological status of nomadic civilization in the context of universal 
philosophical paradigms. In this context, the task is to identify the common foundations of cultural interaction and 
their existential experiences, as well as to understand the conceptual-ontological constructs that have played a 
decisive role in the formation of historical consciousness and national identity.

The research results have revealed the correspondence of the cultural and civilizational roots of Kazakhs and 
Kyrgyz and their influence on the current national and state consciousness in the context of globalization. This 
analysis indicates the need to consider the features of nomadic civilization not only within the framework of ethno-
historical studies but also as an integral part of the multifaceted system of world civilization.

Key words: Nomadic Civilization, Cultural Similarities, Tengrism, Kazakh And Kyrgyz Peoples, Mental Similarities, 
Social Structure, Historical Continuity.

Кіріспе

Мақала қазақ және қырғыз халықтарының 
тарихи-мәдени ұқсастықтарын зерттеуге 
бағытталған, олардың өркениеттік құрылы-
мының ішкі мазмұнын көпқырлы талдауға 
негізделген. Бұл мәселенің өзектілігі екі 
халықтың ортақ көшпелі өркениетке жататын-
дығын мойындаудан басталып, олардың 
менталдық, экзистенциалдық және тарихи 
дамуындағы өзіндік ерекшеліктерді ұғынудың 
терең философиялық маңыздылығымен жалға-
сады. Бұрынғы зерттеулер негізінен еура-
зиялық көшпелі өркениеттің жалпы сипаттама-
ларын қарастырған болса, бұл мақала қазақтар 
мен қырғыздардың мәдени-әлеуметтік 
құрылымдары арасындағы ұқсастықтар мен 
айырмашылықтарды тұжырымдамалық және 
сыни тұрғыдан талдауды мақсат етеді.

Бұрынғы зерттеу тәсілдерінен өзгеше 
ұстанымды негізге ала отырып, қазақ-қырғыз 
өркениетінің ерекшеліктерін сыртқы тарихи-
географиялық факторлармен шектеуді емес, 
керісінше, олардың ішкі мәдени, әлеуметтік 
және дүниетанымдық механизмдерінің 
онтологиялық мәнін ашу көзделді. Бұл тәсіл 
көшпелі және отырықшы өркениеттер арасын-
дағы қатынастар динамикасын күрделі, 
көпөлшемді құрылым ретінде қарастырылды, 
оны өркениеттік парадигма аясында қайта 
талқыланды.

Мақаланың жаңашылдығы – қазақтар мен 
қырғыздардың тарихи-мәдени ерекшеліктерін 
тек эмпирикалық тарихи деректер негізінде 
қарастырмай, олардың философиялық және 
діни дүниетаным жүйелері тұрғысынан да зерт-
теуде жатыр. Мұндай көзқарас екі халықтың 
рухани, аксиологиялық және символдық 
тұтастығын жаңа эпистемологиялық қырынан 
ұғынуға мүмкіндік береді.

Зерттеу барысында өркениеттік әдістеме-
лерді экзистенциалдық және герменевтикалық 

талдаулармен ұштастыра отырып, көшпелі 
өмір салты мен онтологиялық бейімделу 
тәжірибелерін жан-жақты ашады. Қазақ-
тар мен қырғыздардың әлеуметтік-мәдени 
феномендерін метафизикалық және аксио-
логиялық деңгейде қарастыру арқылы мақала 
олардың ұқсастықтары мен айырмашылық-
тарының астарындағы терең философиялық 
мағыналарды айқындауды көздейді.

Бұл зерттеу екі халықтың тарихи-мәдени 
мұрасын түсінуде интердисциплинарлық көз-
қарасты ұсына отырып, өркениеттер диалогы 
мен мәдени ықпалдастықтың жаңа теориялық 
негіздерін жасауға үлес қосады.

Әдіснама

Мақала қазақтар мен қырғыздардың 
тарихи және мәдени ұқсастықтарын ашуға 
бағытталған, оны жүзеге асыру үшін әдісна-
малық көпқырлылық негіз етілді. Зерттеу 
процесінде салыстырмалы-тарихи, өркениет-
тік және мәдени-антропологиялық әдістердің 
өзара байланысы мен синергиясы қамтамасыз 
етілді. Бұл тәсіл екі халықтың тарихи және 
мәдени құрылымдарын талдаудың индуктивті, 
дедуктивті және герменевтикалық тәсілдерін 
үйлестіруге мүмкіндік берді.

Салыстырмалы-тарихи әдіс қазақтар мен 
қырғыздардың ортақ өркениеттік негіздерін 
және олардың әрқайсысына тән ерекше-
ліктерін диалектикалық бірлікте қарастыруға 
бағытталды. Бұл әдіс тарихи процестердің 
жалпы заңдылықтарын пайымдаумен қатар, 
әрбір этностың тарихи-мәдени контекстіндегі 
өзгешеліктерін ашуға жағдай жасады. 
Өркениеттік әдіс, өз кезегінде, көшпелі өрке-
ниеттің экзистенциалдық негіздерін, оның ішкі 
құрылымдық динамикасы мен онтологиялық 
тұтастығын тереңірек түсінуге мүмкіндік береді.

Мәдени-антропологиялық әдіс қазақтар 
мен қырғыздардың менталитеті мен дүние-



29https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

Дала жанының айнасы: қазақтар мен қырғыздардың өркениеттік...

танымындағы архетиптік құрылымдарды 
зерттеуге ерекше назар аударады. Бұл 
көзқарас мәдениеттердің көпқабатты 
болмысын ашуға бағытталған, мұнда этника-
лық топтардың символдық жүйелері, аксио-
логиялық ұстанымдары және сакралды 
кеңістікке қатынасы зерттеледі. Әлеуметтік-
психологиялық феномендер мен когнитивтік 
процестерді ескере отырып, аталған әдіс 
мәдени-антропологиялық пайымдаулардың 
көпөлшемділігін көрсетеді.

Статистикалық және аналитикалық әдістер 
тарихи деректерді құрылымдық жүйелеуді және 
олардың мазмұндық мәнін философиялық-
логикалық тұрғыдан ашуды қамтамасыз етеді. 
Философиялық пайымдаулар мәдениетаралық 
байланыстардың әмбебаптық және локалдық 
аспектілерін анықтау арқылы зерттеу мәселе-
сінің шеңберін кеңейтіп, көшпелі өрке-
ниеттердің әлемдік мәдениеттегі орнына терең 
көзқарас ұсынады.

Мұндай әдіснамалық көпқырлылық 
қазақтар мен қырғыздардың тарихи-мәдени 
ерекшеліктерін зерттеуде аналитикалық 
дәлдік пен философиялық тереңдікті үйлестіре 
отырып, олардың өркениеттік дамуының 
онтологиялық және аксиологиялық негіздерін 
кешенді түрде түсінуге мүмкіндік береді. 
Мақала мазмұнының құрылымы зерттеу 
мәселесінің күрделілігін ескере отырып, 
әдіснамалық құралдардың өзара толықтырушы 
сипатын көрсетеді және мәселенің толыққанды 
шешімін табуға бағытталған.

Негізгі бөлім
Дала өркениеті хақында

Қазақ және қырғыз халқының өркениеттік 
айырмашылықтарын анықтамас бұрын, 
бірнеше маңызды ескертулер айта кеткен жөн 
болар.

Біріншіден, қазақтар мен қырғыздар 
кең еуразиялық кеңістікте пайда болып, 
ұзақ тарихи уақыт аралығында қалыптасқан 
бір көшпелі өркениетке жатады. Алайда, 
екі халықтың ұқсастығы тек қана осы 
түсініктен туындамаған. Әрине, біздің ара-
мызда көптеген айырмашылықтар да бар. 
Мысалы, қазақтардың өз тарихының едәуір 
бөлігін дала аймағында, ал қырғыздардың 
таулы ландшафт жағдайында өмір сүргені 
екі халықтың да менталитетіне белгілі бір із 
қалдырғаны сөзсіз. Бірақ осы зерттеуде біз 
қазақ пен қырғыздардың бір өркениетке 
жататындығынан туындаған бір-біріне тұспа 
тұс келетін немесе өте жақын қасиеттерін 
анықтап, талдайтын боламыз.

Екіншіден, бұл зерттеуде біз еуразиялық 
көшпелі өркениеттің негізгі, іргелі сипаттарын 
талдаймыз, олар қазіргі уақытта айтарлықтай 
өзгеріске ұшырауда, сонымен қатар, бұл 
тамырлардың бір бөлігі тарих процесінде 
жоғалып кеткенін ескерген жөн.

Еуразиялық өркениетті қоса алғанда, 
кез келген көшпелі өркениетті талдауда 
бірінші кезектегі назар аударатын дүние - 
XVIII ғасырдан бастап қалыптаса бастаған 
еуропалық өркениет парадигмасына сәйкес, 
көшпелі өркениеттер назардан тыс қалып 
қана қоймай, тіпті мүлдем өркениет деп 
те танылмаған. Алайда «көшпелі немесе 
далалық мал шаруашылығы өркениеті» 
деген мағыналы ұғымды алғашқылардың бірі 
болып А. Тойнби пайдаланғанын мойындау 
керек, ол оны өзінің «Тарихты түсіну» атты 
жұмысында қолданды, оның бірінші томы 
1934 жылы жарық көрген. «Номадизм, - деп 
жазды ол, - егін шаруашылығына қарағанда 
экономикалық тұрғыдан тиімдірек болды. 
Мұнда өнеркәсіптік сала өндіріспен белгілі бір 
параллель көрініс табады.... Көшпендi адам 
табиғи жайылымдарды пайдаланады, олардың 
жұтаң және құнарсыз өсiмдiктерi адамға 
жарамсыз болғанымен мал шаруашылығына 
қолайлы. Ал адам сүт пен мал етін алады, олар-
дың терілерін киімге пайдаланады» [1, 314 б.].

«Номадтық өркениеттің» тағы да бірнеше 
артықшылықтарын атап өткен А. Тойнби, 
дегенмен, көшпелі өркениет «қатып қалған», 
тұйық деп, ал көшпенділер «тарихы жоқ» 
және тиісінше тарихи болашағы жоқ қоғамды 
құрайды деген қорытындыға келеді [1, 412 б.].

Өз-өздеріне, сонымен қатар, жеке бас 
тарихы мен тарихи болашақ мәселелеріне 
шомылған батыстың ғылыми ойы көшпенділер 
өркениетін өркениеттік даму шеңберінен 
тыс қалдырып, оған мүлдем қызығушылық 
танытуды қойды. Бірақ, шындығына келер 
болсақ, көшпелі өркениеттердің қайда пайда 
болғанына және қанша уақыт өмір сүргеніне 
қарамастан, олар ақыр түбінде тығырыққа 
тіреліп отырды, өйткені отырықшы халықтар 
мен өркениеттер көшпенділерді байырғы 
жерлерінен қалай болғанда да ығыстырып 
шығарды, және өз аумақтарында аман қалып, 
орнығу үшін көшпелі халықтар, ақыр соңында, 
отырықшыл өмір салтына ауысты. Бұл жағдай 
қазақ және қырғыз халықтарының да басынан 
өтті.

Өркениетті айқындау мен сипаттаудың 
батыстық тәсілі мен өлшемдері ұзақ әрі күрделі 
пікірталастардың нәтижесі болғанын атап 
өткен жөн, одан кейін кез келген «шынайы» 
өркениеттің жүйе түзеуші нышандарының саны 
үш негізгіге қысқартылды, олар: өркениетте 
сәулеттің, қаланың және жазудың болуы. Бұл 
өлшемдерге Чайлд-Клакхолм индикаторлары 
атауы берілді. Әрине, бірде-бір көшпелі өркениет 
бұл талаптарға сай келмейтіні анық. Осылайша, 
шын мәнінде, көшпелі өркениеттердің тұтас бір 
тобы, соның ішінде еуразиялық өркениет те, 
өркениеттік өлшемдерден тыс қалды. Турасына 
келсек, отырықшы өркениеттер ерекшеліктерін 
абсолюттендіру көшпенділер өркениеттерін 
елемеуге мүмкіндік берді. Біз болсақ, көшпелі 
өркениеттердің өз ерекшеліктерін алға тарта 



30     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

отырып, олардың өз өркениеттер тобын 
құрайтынына сүйенеміз.

Белгілі кеңестік және ресейлік археолог, 
тарих ғылымдарының докторы В.М. Массон 
бір кездері жаңа өлшемдер ұсынған болатын. 
Соған сәйкес «өркениет» сияқты мағынасы 
кең категория ұзақ тарихи эволюция 
кезеңінде Жер бетінің нақты бір аймақтарын 
иемденген, материалдық тұрғыда прогресске 
жеткен және рухани принциптер жиынтығы 
мен қоғам тұрмысы нормаларының ілгері 
дамуына байланысты өзінің әлеуметтік, 
ұйымдастырушылық, сонымен қатар мәдени 
дамуының негізгі бағыттарын анықтай отырып, 
рухани-адамгершілік дамуының белгілі бір 
деңгейіне жеткен халықтарға қатысты айтыл-
ды. Бұл өлшемдерді бұрын атап өткен «көшпелі 
немесе далалық мал шаруашылығы өркениеті» 
санатына қатысты да қолдануға болатынын 
атап өткен жөн, оны бүгінде көшпенділерді 
зерттеушілер де, шығыстанушылар да кеңінен 
қолданады [2, 284-292 бб.; 3, 151-179 бб.; 4, 
164-179 бб.; 5, 105-110 бб].

Қазақтар мен қырғыздардың көшпелі 
өркениетіндегі менталдық және 

әлеуметтік ұқсастықтар

Қазақ пен қырғыз ежелгі тарихи кезеңге 
жататын және кейбір элементтерді негізінен 
ментальдық деңгейде сақтауды жалғастыратын 
көшпелі өркениетке келетін болсақ, қазіргі 
уақытта ғылыми ортада «Еуразияның көшпелі 
өркениеті» термині барған сайын белсенді 
пайдаланылуда, оның пайда болуына 
байланысты В.М. Массон былай деп жазды: 
«Бірқатар оқиғалар, соның ішінде қолайлы 
табиғи жағдай да еуразиялық далалардың ұлан 
байтақ кеңістігіндегі маңызды тарихи құбылыс 
- далалық өмір салты қалыптасқан аймаққа 
айналуына әкелді. Осының арқасында көшпелі 
империялар тарихының көрнекті феномені 
дамыды. Тұтастай алғанда, бұл осында өмір 
сүрген халықтардың әлемдік мәдениетке және 
дүниежүзілік тарихқа қосқан маңызды үлесі 
болды» [6, 110  бет].

Өз заманы үшін аса жоғары ұтқырлыққа ие 
болған көшпенділерде ауқымды әскери күштің 
болуы және осы әскери күштің бастауында 
тұрған мал шаруашылығымен айналысатын 
тайпалардың икемділігімен толықтырыла 
отырып, орасан зор саяси құрылымдардың - 
далалық көшпелі империялардың құрылуына 
әкелді, олардың ең күштісі Шыңғысхан импе-
риясы болғаны белгілі. Осындай империялар 
құрамына қазақтар да, қырғыздар да кірген 
түркі қағанатын жатқызуға болады.

Ескерте кету керек, далалық империялар 
қаншалықты күшті болса да, олардың 
барлығына бірнеше әдеттегі белгілер тән. 
Біріншіден, олардың барлығы салыстырмалы 
түрде қысқа уақыт тіршілік етті. Екіншіден, 
әскери күшті пайдалануды басшылыққа ала 

тұра, олар тұтастай алғанда, халықтың көшпелі 
бөлігі оның отырықшы бөлігін қанау негізінде 
іске асқан жеткілікті түрдегі жасанды ұйымдар 
болды. Көшпенділердің дәстүрлі түсініктері 
мен құндылықтар жүйесі, тұтастай алғанда, 
олардың отырықшы халықтарымен өзара 
қарым-қатынасын айқындады. Ол бойынша 
тараптардың бірі, атап айтқанда отырықшы 
халық көшпенділердің әскери және саяси 
үстемдігін мойындауға тиіс болды, бұл, алым-
салық өндіруде, сондай-ақ сюзерен жағында 
болған соғыстарға қатысуда көрініс тапқан. 
Үшіншіден, көшпенділер ұйымдастырған дала 
мемлекеттері дәстүрлі қоғамның қирауына 
ықпал етпей, керісінше, оны нығайтып 
отырды, себебі көшпенділер мемлекетті 
ұйымшылдығының арқасында тиімді 
басқара алды, ал мұндай ынтымақтастықты 
тек дәстүрлі қоғам, яғни жақын және алыс 
туыстар қауымдастығы ғана кепілдік бере 
алды. Көшпендiлердегi мемлекет, осылайша, 
түптеп келгенде, қауым iшiндегi қатынастарды 
консервациялауға және өмiрдiң дәстүрлi 
нысандарын сақтауға ықпал еттi. Терең 
эволюцияға қабілетсіз көшпелі мемлекеттер 
өз ішінен қирап, жойылып кетті, сыртқы 
факторлар негізінен осы қирау процесінің 
катализаторлары ретінде болды.

В.М.Массон далалық империяларға тән 
«ішкі әлсіздік, ақыр соңында олардың күйреуіне 
және осындай жүйелерді құрудағы этникалық 
басымдықтардың ауысуына алып келетінін» 
атап көрсетті. Жаңа саяси құрылымның қатаң 
бекітілуін рулық құқық тәртібі тежеді [6, 114 б.].

Жоғарыдағы дәйексөзде көрсетілген «ішкі 
әлсіздікті» еңсеру үшін өмір салтын түбегейлі 
өзгертумен қоса, сонымен бірге шаруашылық 
құрылым нысандарын да өзгерту қажет еді. 
Мұндай ауысуды жүзеге асыру үшiн едәуiр 
тежегiш болып табылған дәстүрлi қоғам, 
екiншi жағынан, көшпелi этностардың аман 
қалуының, олардың өзiндiк мәдениетiн, 
өзiндiгiн сақталуының кепiлi де болды.

Кеңістікте ұдайы көшпелі өмір салтына 
үйренген қазақтар мен қырғыздар белгілі бір 
тарихи кезеңде өз мемлекеттілігінен айырылып, 
бастапқы нүктесіне қайта оралып, кеңістікті 
қайта игергендей болды. Және ол жеткілікті 
болғанша, өзінің барлық бастапқы мәдени 
формаларын дерлік өзгеріссіз сақтауына немесе 
басқаша айтқанда, дәстүрлі құндылықтар мен 
мәдениет аумағында ұстап тұруға болар еді. 
Көшпелі өркениеттер бастапқыда кеңістікпен 
біте қайнасып жатты, немесе оған толықтай 
сіңді деуге де болады, олар ешқашан кеңістікті 
белсенді түрде мәдени тұрғыдан өзгертуге 
тырыспады. Бос кеңістіктердің болуы оларға 
өз болмысын қандай да бір елеулі ішкі және 
сыртқы өзгерістерсіз сақтауға мүмкіндік берді. 
Бірақ басқа мәдениеттермен қақтығысудан 
толық құтылу мүмкін болмағандықтан, түрлі 
этностар арасындағы мәдени байланыстар 
қандай да болсын, әйтеуір бір нысанда жүзеге 

Гаппасова А.Г., Кулумжанов Н.Е., Көлбаева А.М. 



31https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

асырылды. А.Н.Бернштам жазғандай: «Көшпелі 
тайпалар өндірістің көптеген салаларының 
жоқтығына байланысты (әсiресе егiншiлiк), 
оларға жетпейтiн тұтыну заттарын алмасу 
немесе отырықшы халықпен соғысу жолымен 
өндiретiн және осылайша олардың мәдени 
дағдыларымен танысатын» [7, 494 б.], бұл ретте 
«әскери жорықтар және басқа мәдениеттерге 
араласу барысында мәдениеттiң кейбiр өзiндiк 
ерекшелiктерiн жоғалту сөзсiз орын алған еді» 
[7, 491 б.].

Еуразияның көшпелi өркениетi отырықшыл 
мен көшпелі сынды өркениеттерге тән кешенді 
ерекшеліктерін қоса алғанда, өркениеттiліктің 
барлық негiзгi белгiлерiне, яғни - үнемi қайта 
өндiруге қабiлеттi экономикаға, қоғамды 
шоғырландыруға және бағыттауға, үдемелi 
дамуды қамтамасыз етуге қабiлеттi жеткiлiктi 
дамыған идеологияға да, өркениеттiң орнықты, 
тиiмдi әлеуметтiк-мәдени жүйесiне және басқа 
да атрибутивтiк сипаттарына ие болды.

Кез келген басқа өркениет сияқты, еура-
зиялық көшпелілер өркениеті де тарих 
барысында эволюцияға ұшырады, оның негізгі 
кезеңдері әртүрлі топырақ-климаттық жағдай-
лары мен ландшафттары бар Еуразиялық дала 
кеңістігінің кең-байтақ шекараларында өтті. 

Қазіргі заманғы ғылыми қоғамдастықта біз 
қарастырып отырған өркениеттің эволюциясы 
мен өшуінің негізгі кезеңдері туралы 
салыстырмалы бірауыздылық байқауға болады. 
Бірінші кезең шамамен біздің дәуірге дейінгі 
VII-VI ғасырлардан бастап біздің дәуіріміздің 
I-III ғасырларына дейін созылды деп есептеледі. 
Бұл уақытта еуразиялық кеңістікте көшпелі 
тайпалардың одақтары негізінде бастапқы 
тұрақсыз көшпелі өркениеттер пайда болды, 
олар үнемі бос кеңістіктерге мұқтаж бола 
отырып, алғашқы көшпелі империяларды 
құрды. Екінші кезең IV-VIII ғасырлардан XIII-XIV 
ғасырларға дейін жалғасты. Осы тарихи кезеңде 
бүгінде Еуразияның көшпелі өркениеті пайда 
болды деуге болады. Көшпелі империялар 
қалыптасып өз дамуында жаңа сатыға көтерілді. 
Көшпелі қалалардың пайда болуы олардың 
тұрақтылығын арттырып, басқару жүйесін 
күрделендірді.

Еуразияның көшпелі өркениетінің осы даму 
уақытының шыңы Ұлы моңғол империясы 
болды, ол өз кезегінде, бірқатар Ордаларды 
қоса алғанда, XIII ғасырдан XIV ғасырға дейінгі 
аралықта өзінің ең жоғарғы қуатына қол 
жеткізді. Және де үшінші кез XV ғасырдан 
XVII ғасырға дейін созылды. Екі-үш ғасыр 
аралығында басқару жүйесі, ал онымен бірге 
саяси және мәдени жүйелер ыдырай бастады. 
Империя сауда байланыстары жүйесін 
бақылауды тоқтатты [4, 170 б.].

А.Тойнбидің ойынша біршама тұрақ-
сыздығымен және салыстырмалы түрде 
өміршеңдігінің ұзақ болмауымен ерекшеленген 
көшпелi империялардың отырықшы халықтар 
құраған империялар мен мемлекеттерден 

басты айырмашылықтары - көшпелi халықтар 
құрған өркениеттердiң сипаттық белгiлерiне 
тән дүние олардың дамуға қабiлетсiздiгi, 
статикалығы, соның салдарынан олардың 
нақты даму тарихы да жоқ. Бұл идеяны кезінде 
Н.Н.Крадин жалғастырып, ол да А.Тойнби 
сияқты көшпелі халықтар мен олар құрған 
өркениеттер дамуының тұйық сипатын 
атаған еді. Н.Н.Крадиннің пікірінше, тиімді 
эволюцияға қабілетсіздіктің негізгі себебі 
қарапайым технологияларда және көшпелі 
қоғамдастықтардың өндірістік күштерінің 
салыстырмалы төмен деңгейінде болуы, олар 
отырықшы халықтар иелігіндегі технологиялар 
мен еңбекті ұйымдастырумен тең дәрежеде 
бәсекеге түсуге қабілетсіз болды [8, 178 б.].

Көшпелi өркениеттердiң мал шаруа-
шылығына негiзделген шаруашылықтың  
өзіндік жүргiзу жүйесi болды. Бұл жүйе 
өндiрiстiк қызметтiң ерекше түрiн бiлдiрдi, және 
көбiнесе географиялық орта негізінде алдын 
ала айқындалып, соның аумағында жүзеге 
асырылды. Тарихтың өркениетті кезеңінде 
көшпенділік, әдетте, жер шаруашылығын 
жүргізу үшін қолайсыз, климаттық жағдайлары 
қатаң аймақтарда және сол себепті локалды 
кеңістіктік-тарихи аумақта, ерекше экологиялық 
жағдайлар мен тауашаларда болды. Бұл ретте 
табиғи заңдылықтарға бағынышты болған 
шаруашылық қызметі органикалық және қатаң 
түрде қоршаған ортаға енгізілген еді.

Көшпелі шаруашылықтың басты ерекшелігі, 
жыл мезгіліне қарамастан жайылымы мол әрі 
шөбі шүйгін жерлерде малды  күтіп ұстау болды, 
ол үшін көшпелілер қажетті құнарлы жерлерді 
табу мақсатында үнемі кең аумақтарда  көшіп 
жүруге мәжбүр болды.

Табиғаттың тылсым күшіне айтарлықтай 
тәуелдiлiк, оларға әрдайым бейiмделу 
қажеттiлiгi, өндiрiстiк қызметтiң табиғи 
ортаның белгiлi бiр өзгеруiне емес, бейiмделуге 
бағдарлануы көшпелi социумдардың да, 
көшпелi өркениеттердiң де эволюциялық 
әлеуетiн едәуiр төмендеткенi анық.

Көшпелі қауымдардың шаруашылық 
қызметінің құрылымында мал шаруашы-
лығынан кейінгі маңыздылығы бойынша екінші 
орынды егіншілік алды. Алайда, әдетте, қатаң 
тіршілік аумағында егіншілікпен айналысуға 
арналған еңбек құралдарының дамымауымен 
қатар, көшпенділерде бірінші кезекте егіншілік 
шаруашылығын жүргізуге қажет отырықшы 
нысандарын дамытуға іс жүзінде мүмкіндік 
болмады.

Көшпелiлер аман қалу үшiн шаруашылық 
жүргiзудiң әртүрлi нысандарын игеруге тиiс 
болатын, алайда мал шаруашылығының 
қалған нысандардан үстемдiгi бүкiл тарих 
бойына сөзсiз болып қалды. Бұл ретте оларға 
күтім жасау, оларды селекциялау, табынның 
құрылымы мен мал қасиеттерін оңтайландыру 
және т.б. бойынша көп ғасырлар бойы 
жинақталған тәжірибе ұрпақтан ұрпаққа 
беріліп отырды.

Дала жанының айнасы: қазақтар мен қырғыздардың өркениеттік...



32     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

Тарихтың көшпелі кезеңінде қазақтар мен 
қырғыздардың арасындағы едәуір ұқсастық 
олардың әлеуметтік ұйымдасуында байқалды, 
олардың негізгі құрылымдық элементтері 
отбасы, отбасылар тобы, киіз үй төңірегінде 
және негізінде қалыптасқан үй шаруашылығы, 
қауым, сондай-ақ шаруашылық және 
жергілікті топтар болып табылады. Осы 
кезекте әлеуметтiк ұйымда негiзгi рөл көшпелi 
қауымның өндiрiсi мен тiршiлiгiнiң бүкiл 
жүйесiнiң iргетасы болған ұйымның аумақтық-
қауымдық нысанына берiлдi.

Қоғамдық еңбек өнімділігінің төмен 
деңгейіндегі күрделі және қатал табиғи 
жағдайлар негізінде қазақтар мен қырғыздар 
малды азықпен қамтамасыз ету мақсатында 
бірнеше отбасының еңбек қызметін біріктіруді 
басшылыққа алып кішігірім қауымдар құруға 
мәжбүр болды. Мұндай қауымдарда бірлесіп 
күш жұмылдырудан бөлек, құқықтары 
қауымның барлық мүшелеріне тарайтындай 
жерлерін біріктіріп, сол жерге қоғамдық 
меншік сынды нысанын құрды, бұл өз кезегінде 
осы жерлерде мал жаюға тұрақты және еркін 
құқықты қамтамасыз етті.

Белгілі бір жағдайларда және қажет 
болған кезде бұл қауымдар кеңеюі мүмкін. 
Алайда, әлеуметтік және мүліктік жағынан 
кеңейтілген қауым, іс жүзінде, кішігірім 
қауымнан ерекшеленбеді, өйткені қауым 
ішілік қатынастардың сипатына шын мәнінде 
оның мүшелері қауымдастығының әлеуметтік 
және мүліктік иерархиясындағы тең емес 
жағдайларын анықтайтын мал мүлкі сынды 
жеке меншік нысаны айтарлықтай әсер етті. 

Айтып өту керек, барлық көшпелі 
қоғамдастықтардың негізгі болып табылатын 
патронимиялық және әскери сияқты 
ұйымдастыру нысандары болды.

Кез келген көшпелі қоғамның өзіне тән 
ерекшеліктерінің бірі оның рулық-тайпалық 
ұйымы болды, ол көптеген деңгейлерден 
тұрады, олардың әрқайсысы иерархиялық 
принцип бойынша ұйымдастырылған 
патронимиялық топтар мен буындарды 
құрады. Әр түрлі топтардың мүшелері болған 
туыстық дәрежесі анықталатын бастапқы нүкте 
отыз ұрпақтан асатын тереңдікке кетуі мүмкін 
тік генеалогиялық сызық болды. Қазақтардың 
әдеттегі құқығынан туындаған туыстық 
қатынас, атап айтқанда «қырқыншы буынға 
дейін» деп саналды [9, 27 б.].

Тұлғаның қоғамдағы орны мен беделі 
оған тиесілі әлеуметтік топтың және рудың 
мәртебесімен тікелей байланысты болған. 
Яғни, адамның қоғамдағы жағдайы оның 
қай топқа жататынына және қандай рудан 
шыққанына қарай анықталған. «Мейманды 
оның рулық тегінің негізінде қонақжайлық 
көрсеткен» [9, 27 б.]. Қалыптасқан көп ғасырлық 
дәстүрге сәйкес әлеуметтік үлкендіктің, 
үстемдіктің тәртібі әскери олжаны бөлу, мере-
келер кезінде орындарды бөлу, билікті мұраға 
қалдыру, сыйлықтар мен тамақты бөлу, тілек 

айту кезектілігі, ән айту және т.б. кезінде қатаң 
сақталған [9, 7-10 бб.].

Іс жүзінде көшпелі халықтарда рулық-
тайпалық қатынастар жүйесі қауымдастық 
өмірінде мемлекеттілікке қарағанда анағұр-
лым маңызды рөл атқарды, әрине, тарихтың 
соңғысын қайта жасауға болатын кезеңде-
рінде. Бұл ішінара рулар мен тайпалар ішінде 
қалыптасқан мемлекеттік құрылым жекелеген 
рулар мен тайпалардың басқаларға өз билігін
орнатуға дейін күшейе түсуіне ықпал етуі 
мүмкін деген негізді қауіп-қатерлердің болуы-
мен түсіндіріледі. Сондықтан олар рулық одақ, 
конфедерация сияқты рулар мен тайпалардың 
келісімі, яғни консенсус негізінде құрылып, олар-
дың ішкі автономиясы сақталатын, динамика-
лық құрылымды орнатуға ұмтылды [10, 37-63 бб.].

Тарих ғылымдарының докторы, «Қазақ-
тардың көшпелі өркениеті: көшпенділер 
қоғамының тіршілік ету негіздері» іргелі 
ғылыми еңбегінің авторы Н.С.Масанов былай 
деп жазды: «...Барлық көшпенділерде дамыған 
билік формаларының және оның институцио-
налды нысаны – мемлекеттіліктің болмағанын 
атап өткен жөн. Орталықтандыру процестерінің 
негізі болып табылатын қоғамдық функция-
ларды үйлестіру және одан кейінгі қоғамдық 
және саяси өмірдің бюрократтануы 
көшпенділерде мемлекеттіліктің кез келген 
дамыған формаларына өте алмады, бұл әсіресе 
материалдық өндіріс жүйесінің дисперсті 
ұйымдастырылуы, «кеңістіктің деспотиясы», 
халықтың тығыздығының төмендігі, оның 
жеткіліксіз шоғырлануы, қалалардың, тұрақты 
елді мекендердің болмауы және еңбек 
бөлінісінің жеткілікті дамымауы сияқты 
факторлармен байланысты» [11, 201 б.].

Қазақтар мен қырғыздардың бір 
жақындығы мен өмір салтының ұқсастығы 
екі халықтың рулық-тайпалық құрылымының 
жоғары дәрежеде ұқсас болуымен 
түсіндіріледі. Мысалы, қазақтардағы мұндай 
құрылым үлкен бірлестіктерге бірігіп, үш жүзге 
бөлінген қазақ руларынан тұрады: Ұлы жүз, 
Орта жүз және Кіші жүз. Әрбір жүз өз ішінде 
белгілі бір тармақтар – руларды қамтиды, ал 
рулар өз кезегінде кіші рулардан құралады. 
Сонымен қатар, тарихи этногенез процесінде 
қазақ құрылымына енген, жүздік жіктелуден 
тысқары тұратын рулар да бар. Әрбір тайпаның 
өз ұраны және тамғасы болған.

Қырғыздарға келетін болсақ, қырғыз 
рулары (қырғыз уруулары) тайпаларға бірігіп, 
қанаттары Оң қанат (Оң қанат), Сол қанат 
(Сол қанат) және Ичкилік тайпаларының 
тобы деп аталатын үш тайпалық одақ құрды. 
Тайпалардың негізгі ерекшелік атрибуттары - 
тамга, ұраны - уран деп аталды.

Қазақтар мен қырғыздар өздерін бүгінге 
дейін ең алдымен қай рудан екенін, содан 
кейін қай тайпадан екенін, соңында ұлттық 
тиістілігін ескере отырып анықтайды.

Қазақтар мен қырғыздардың едәуір 
ұқсастығы әлі күнге дейін сенім сипатында 

Гаппасова А.Г., Кулумжанов Н.Е., Көлбаева А.М. 



33https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

немесе, басқаша айтқанда, діни санада да 
байқалады. Мысалы, екі халықтың ең ежелгі 
діни мәдениеттерінің қатарына Ұмай ана 
культын жатқызуға болады [12, 81-86 бб.]. 
Бұл культ ежелгі түріктердің діни түсініктері 
жүйесінің құрамдас бөліктерінің бірі 
болғанымен ерекшеленеді.

Ұмай бейнесі қазақтар мен қырғыздардың 
діни сенімдері жүйесінде елеулі орын алған 
табиғатты пір тұтумен тікелей байланысты. 
Табиғат культтерінің ішіндегі ең көнесі - Тәңір, 
ол аспан туралы ұғыммен тұспаланып жоғары 
құдірет ретінде көрінеді. Аспан құдайы - Тәңірі 
- ежелгі түріктердің көрініс жүйесінде басты 
орын иеленді. Алайда аспан ғибадаты жердің 
ғибадатымен бірге өмір сүріп, кейде біртұтас 
болып кетеді. Сақталған тас жазу ескерткіштері 
ежелгі түркілерде «tanri» ұғымының мазмұны 
«Ғалам» ұғымына жақындай отырып, аспан 
құдайынан кең болған деген қорытынды 
жасауға мүмкіндік береді. С.Е. Малов атап өт-
кендей, tanri құдайы мағынасында аспанға 
ғана емес, күнге де (қиын tanri), айға да (aj tanri), 
жерге де (tanri jar) қоса беріліп, аспан мен жер 
құдайларының бөлінбейтіндігін айғақтаған [12, 
35 б.].

Ш.Уәлиханов қазақтар мен қырғыздардың 
«космологиялық ұғымдарын» сипаттай 
отырып: «Аспан - шамандықтың ең биік құдайы. 
Көк тэнгри - Көк аспан. Қырғыздарда... (тэнгри) 
(Алла) және Құдай (Худа) синониміне айналған. 
Алайда, даланың шалғайдағы шетінде, мысалы, 
Жабайы тас ордасында, куке-тянгри түсінігі әлі 
де тақуалық немесе үндеу түрінде өмір сүреді» 
[12, 48 б.]. Тек қырғыздарды ғана ескере отырып, 
Ш.Уәлиханов былай деп жазды: «Оларда 
Алланың аты көп пайдаланылады, олар оны 
көне моңғолдар секілді куктенгри (Аспан-
Құдай) деп атайды» [12, 52 б.]. Ш.Уәлиханов 
атап өткендей, исламның ықпалымен «ой 
емес, ат, сөз өзгеріске ұшырады. Онгон арвах, 
куктэнгри - Алла немесе Худай деп атала 
бастады... ал шамандық идея қалды... Аспан 
Алланың идеясымен бірігіп кетті» [12, 77 б.].

Жалпы өркениеттік жақындық, өмір 
салты мен тілдерінің ұқсастығы, қоғамдық-
экономикалық дамудың бір деңгейінде 
тұруы қазақтар мен қырғыздардың арасында 
олардың менталитетінің жеткілікті дәрежеде 
жоғары болуына әкелді.

М.Жұмағұловтың «Эпистемологиялық өл-
шемдегі экологиялық ойлау» монография-
сында қырғыздардың ғылымға дейінгі түсінік-
теріне тән сипаттардың толық тізбесі берілген. 
Біз қырғыздарға да, қазақтарға да бірдей тән 
қасиеттерді келтіреміз, атап айтқанда:

- «шынайы және жалған (иллюзорлы), 
материалдық және идеалды, объективті және 
субъективті, ақиқат және жалған түсініктерін 
анық ажырата алмау;

- жаратылыстан тыс күштерге және 
культтерге табынуға деген сенім, мистикалық-
сиқырлы пайымдаулар: шығармашылық қиял, 
салыстырмалы дінсіздік;

- табиғи және әлеуметтік болмыс құбы-
лыстарына, заттарына көзқарастағы жүйесіздік, 
«метафизикалық»;

- күнделікті сананың ... тамашалау мен ой 
толғау қабілеті;

- салыстырмалы шектеулілік және өзіндік 
ерекшелік, қайшылықты көзқарастардың 
үйлесуі; 

- синкреттілік, шынайы әлемдегі заттар мен 
құбылыстардың тұтас көрінісі;

- жағдаяттылық, интуитивтілік және түпсана;
- әлемді бейнелі қабылдау, ассоциативтілік; 

эмоциялар көрінісі және субъективтілік және 
т.б.» [13, 16 б.].

Табиғат объектілері, құбылыстары 
және процестері туралы нақты білімнің 
болмауы мифтік бейнелермен, суреттермен, 
құрылымдармен және т.б. толықтырылып 
отырды. Олардың басты мақсаты 
психологиялық-практикалық бағытта болды 
және ғылыми ойлау дағдылары мен форма-
ларының болмауына байланысты шындықты 
анықтауға бағытталған ізденіс емес еді. 
Көшпелі өмір салты жағдайында ғылыми 
ойлаудың қалыптасуына мүмкіндік тумады 
деуге де болады. Осының бәрі қазақтар 
мен қырғыздардың менталитетіне ерекше 
тұрақтылық беретін. 

Қазақтар мен қырғыздардың санасы мен 
менталитеті дәстүрлі қоғам мен танымның 
ғылымға дейінгі нысандары кезеңінде нақты 
бір эмпирикалық тәжірибеге және осы 
тәжірибеден алынған белгілі бір білім көлеміне 
сүйенді. 

Дәстүрлі қоғам адамдары табиғаттың әрбір 
құбылысы мен тіпті ландшафт элементтерін 
де рухтандырылған деп есептеп, оларға 
құрметпен қараған. Олардың діни наным-
сенімдері бойынша, әрбір табиғи нысанның 
өз иесі – басқа бір табиғи пір немесе «рух» 
болған.

Көзге көрінетін және көрінбейтін, ақырет 
және бұл дүние деп бөлінген әлем адамның 
санасында түрлі рухтармен толтырылған 
болатын. Бұл рухтар марқұмдардың 
рухтарынан бастап табиғат рухтарына 
дейін созылатын. Дәстүрлі адамның діни 
мифопоэтикалық санасында заттар өз бетінше 
өмір сүріп, адамға тән қасиеттерге - жанға, 
мінезге және ерікке ие болған. Сол арқылы 
олар адам өмірінің бір бөлігіне айналған.

«Номадтық өркениет, - деп жазады 
философия ғылымдарының докторы 
Ж.К. Урманбетова, - ойлаудың өзіндік 
ерекшеліктерін көрсететін белгілі бір 
мәдениет жүйесін білдіреді. Көшпенділер 
мәдениеті табиғаты бойынша тұтас...  Дәл осы 
көшпенділердің ойлау жүйесінің тұтастығы 
оларға салыстырмалы түрде тұрақты мәдениет 
жүйесін құруға мүмкіндік берді. Бұл жүйе 
өзіндік әлемтаныммен сипатталады. Осыған 
сүйене отырып, Орталық Азияның ежелгі 
көшпелі мәдениетін жеке бір өркениет ретінде 
қарастыруға негіз бар...» [14, 68-69 бб.].

Дала жанының айнасы: қазақтар мен қырғыздардың өркениеттік...



34     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

Көшпенділер жасаған мәдениет тұрақты-
лығымен ғана емес, жоғары статикалық 
дәрежемен сипатталды, бұл өз кезегінде олар-
дың жоғары орнықтылығы мен менталитетін 
қамтамасыз етті.

Ж.К.Урманбетованың жазуынша: «Көшпен-
дінің көз алдында «үйі» мен рухани мекені 
болып табылатын үлкен әлем ашылды, 
одан адам өз мақсатын көздеп шықты, ол – 
адамзаттың шексіз әлемдегі орнын анықтап, 
оның мәнін түсінуге деген ұмтылысы. Аспан 
мәңгілікпен, таулар даналықпен және 
ұлылықпен, ал су - өмірдің өзімен, оның көзімен 
сипатталды. Өмірдің табиғи бағдарлары 
әлемді сырттан түсінудің үлгісі бола отырып, 
құндылықтық қатынастар иерархиясында 
үстем болды» [14, 142 б.]. Қазақтар мен 
қырғыздардың үздіксіз көшіп-қонуы олардың 
өмірлік қажеттіліктерін қамтамасыз етсе 
де, ішкі дамуына кедергі келтірді. Жаңа 
білім игеруге, өндірісті жетілдіруге және 
күшейтуге мүмкіндік болмады, үнемі жер ау-
ыстыру арқылы жеке мәселелерін шешуге 
деген икемділігі мен тұрақты қалыптасқан 
әдет-ғұрыптары көшпелі шаруашылықтың 
экстенсивті формаларының терең сақталуына, 
сонымен қатар оған сәйкес келетін барлық 
мәдени үлгілердің сақталуына әкеп соқтырды. 
М.Ж.Жұмағұлов әділ жазғандай, «көшпенділік 
- өзара іс-қимылдың, тепе-теңдіктің, табиғат 
пен адамның үйлесімді өмір сүруінің өзіндік 
түрі. Ғасырлар бойы көшпелі түріктер теңдікті 
сақтаудың, табиғатпен үйлесімділіктің ерекше 
тәсілдерін әзірледі. Мұндай өмір салты адам 
өзін табиғатпен ажырамас бірліктен тыс деп 
ойламайтын, өзін осы тұтастықтың бөлшегі 
ретінде сезінетін, оған таңданатын және 
оған құштар болатын тиісті дүниетанымды 
да айқындайды» [13, 12-13 бб.]. Оның үстіне 
ол табиғатқа таңырқап, пір тұтып қана 
қоймай, табиғи күштер мен құбылыстарды 
дербестендіреді, құдайлар мен рухтардың 
өзін жасайды және оларды құрметтейді. 
Ш.Уәлихановтың айтуынша, мұндай мәдениет 
адамына «табиғатты құрметтеу тән. Адам 
табиғаттың ықпалымен әрекет етеді және 
өмір сүреді. Табиғат пен адам, өмір мен өлім 
аса таңқаларлық нәрсе болды және әрқашан 
зерттелмейтін құпияға толы болды. Табиғат пен 
адам! Табиғат пен адамнан да керемет әрі құпия 
не болуы мүмкін екенін айтыңыз» [15, 55 б.].

Белгілі қырғыз саясаткері, тарихшы және 
саясаттанушысы З.Құрманов қазіргі уақытта 
ғылыми әдебиетте тарихи процесті зерттеу 
кезінде негіз қалаушы термин ретінде тарихи 
процесті экономикалық түсінуге негізделген 
«формациялық» терминді алмастырған 
«өркениет» санаты пайдаланылатынын және 
тиісінше «формациялық тәсілдің» орнына 
«өркениеттік тәсіл» қолданыла бастағанын әділ 
атап көрсетеді. Сонымен қатар З.Құрманов 
атап өткендей, «өркениет» ұғымы ғылыми 
ортада көбінесе «локалды өркениеттер» деп 
түсініле бастады [16]. Осы негізде З.Құрманов 

шын мәнінде қырғыз өркениетінің бар болуын 
қолқалап айтады.

Оның ойынша, бұған негіз болатын 
жағдай мынада: қырғыздар біздің эрамызға 
дейін, екі мың жылдан астам уақыт бұрын, 
өздерінің мемлекеттілігін құрды. Бұл мемлекет 
салыстырмалы түрде дамыған мемлекеттер 
мен цивилизацияларға тән барлық қасиеттерге 
ие болған, яғни әскері, жазуы, заңдары, басқару 
аппараты, қоғамдық тәртіпті қорғау органдары, 
салық жүйесі, салыстырмалы түрде күрделі 
қоғамдық құрылымы және т.с.с. болған [16]. 
Бұл пікірге барлығы келісе бермейтінін атап 
өткен жөн. Алайда, ғылыми ортада әлі күнге 
дейін цивилизация туралы бірыңғай түсінік 
жоқ, керісінше, оның көптеген анықтамалары 
бар екенін ескерсек, бұл пікірдің де өмір сүруге 
құқығы бар деп айтуға болады.

Философия ғылымдарының докторы 
А.Т.Бейшенованың «Дихотомия: «Вос-
ток-Запад»» монографиясындағы көптеген 
қызықты ойлардың ішінен біз қазақ 
және қырғыз халқына қатысты тұстарын 
келтірсек, бүгінгі таңда қырғыз халқын 
мәдени тұрғыдан да, өркениеттік тұрғыдан 
да қазіргі ірі өркениеттердің біріне жатқызу 
белгілі бір қиындық тудырады. Оның негізгі 
себебі, А.Т.Бейшенова атап өткендей, 
көптеген ғасырлар бойы қырғыз рулары 
мен тайпалары Шығыспен, Солтүстікпен, 
Оңтүстікпен кездесетін аумақта өмір сүрген. 
Осылайша, географиялық фактордың 
арқасында қырғыздар өз мәдениеттеріне 
түрлі мәдениеттердің қасиеттерін енгізді. 
Нәтижесінде қырғыздар қазіргі заманда 
мәдени және ментальдық тұрғыдан түрлі 
мәдениеттер мен менталитеттердің қосылысы, 
қорытпасы болып табылады [17, 208 б.]. 

А.Т. Бейшенова қырғыз халқының неғұрлым 
елеулі өркениеттік және ментальдық ауысуы, 
трансферті тарихтың кеңестік кезеңінде, 
қырғыздар отырықшы өмір салтына көшкен 
кезде орын алғанына назар аударады, бұл шын 
мәнінде тарихтың басынан бастап көшпенді 
өмір салтын ұстанған бұрынғы өркениеттік 
парадигманың толық ауысуын білдіреді. 
Алайда КСРО ыдырауына байланысты кеңестік 
жаңғырту процесі аяқталған жоқ [17, 220 б.]. 

Қазіргі кезде негізінен батыстандыру 
бағытында жүргізіліп жатқан модернизация 
қырғыз қоғамында консервативті көзқарастар 
мен тенденциялардың күшеюіне әкелді. 
Бұл қырғыздардың көпшілігі либералды 
құндылықтар жүйесін, яғни батыстық 
құндылықтарды толықтай қабылдағысы 
келмейтінін көрсетеді.

Қырғыз зерттеушісі З.Т.Тоқпаеваның 
«Ежелгі қырғыздардың дүниетанымының 
тарихи-философиялық генезисі» атты 
мақаласында баяндалған пікірлер белгілі бір 
қызығушылық тудырады.

З.Т.Тоқпаева атап өткендей, қазақтар сияқты 
қырғыздар да көп ғасырлық тарихында көшпелі 
өмір салтын ұстанып, әртүрлі діни нанымдарға 

Гаппасова А.Г., Кулумжанов Н.Е., Көлбаева А.М. 



35https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

сенген. Бұл нанымдар салт-дәстүрлермен қатар 
дәстүрлі қырғыз қауымдастығындағы қоғамдық 
қатынастарды нығайтуда маңызды рөл 
атқарған. Сонымен қатар, қырғыздарда діни 
фанатизм ешқашан болған емес [18, 214 б.]. 
Қырғыздар тарихының көп бөлігінде, қазақтар 
сияқты, тәңірлікке сенген. Тәңір ХХ ғасырға 
дейін, яғни қырғыз рулары мен тайпаларының 
басым бөлігі исламды қабылдағанға дейін 
қырғыздардың ең жоғарғы құдайы болған. 
Қырғыздар айтқан ауыр сөздердің бірі «Тәңір 
урсын» деген тілек болған. Қазақ құдайлары 
сияқты қырғыз құдайларының иерархиясында 
Тәңірден кейін екінші орынды іс жүзінде 
барлық түркі халықтарында болған Умай-Умай-
эне алды [18, 216 б.].

Ежелгі қазақтар мен қырғыздардың 
өмірінде ата-бабалар рухтарының әсері зор 
болған. Олар құдаймен теңестіріліп, қасиетті 
деп саналған. «Арбақтар» немесе «аруақтар» 
деп аталатын бұл рухтардың руға, тайпаға 
әсер етуіне сенді, әруақтар әрқашан тірі 
адамдардың істері мен өміріне қандай да 
бір түрде әсер етеді деп саналды және бұл 
күмән тудырмады. Ата-бабалардың бейнелері, 
керісінше, отбасына, тайпасына зиян келтіруі 
мүмкін, сондықтан да оларға мал құрбан етіп, 
оларды тыныштандыруға тырысты [18, 216 б.].

Қырғыздар мен қазақтар тарихының 
едәуір бөлігі олардың сенімдерінің маңызды 
элементтерінің бірі шаманизм болды. 
З.Т.Тоқпаева шаманизм ежелгі түркі дүниета-
нымының көне формасы болғанын, бұл ретте 
қырғыздар шаманизмді ежелгі уақыттан бері 
мыңдаған жылдар бойы ұстанғанын және 
шаманизм шын мәнінде олардың тарихи 
санасының формасына айналғанын атап өтеді 
[18, 217 б.]. Бұл тұжырым қазақтарға қатысты 
да айтылған.

Қазақтар мен қырғыздардың ежелгі 
сенімдері мен әдет-ғұрыптарының көптеген 
элементтері олардың өмірінде әлі күнге 
дейін бар. Әрине, бұл сенімдердің деңгейі 
ежелгі замандағымен салыстырғанда едәуір 
төмендеген, бірақ бұл элементтердің көбі 
исламмен байланысып, іс жүзінде бастапқы 
түрде сақталған. Қазақстан мен Қырғызстанда 
исламның таралу және орнығу сипаты тарихи, 
мәдени және географиялық себептерге 
байланысты біздің халықтарымыздың екеуіне 
де өте жақын және ұқсас.

Қазақ пен қырғыз халқының тарихының көп 
бөлігі жазбаша түрде сақталмағандықтан, олар 
үшін сөз мәдениетінің маңызы ерекше болды. 
Философия ғылымдарының кандидаттары 
Р.А.Сатыбалдиева мен Г.К.Аалиева атап 
өткендей, дерлік барлық «рухани мұра атадан 
балаға ауызша түрде беріліп отырып, ауыз 
әдебиетіндегі әлеуметтік жадының болуын 
болжады... Оның айқын мысалы ретінде 
ақындар мен кәсіби жыршылардың өнері 
бола алады», олар сөз өнері мен жеке бастан 
кешірген оқиғалары арқылы «ата-бабаларының 
барлық рухани тәжірибесін тарихи оқиғалар 

мен батырлардың іс-әрекеттері түрінде 
ұрпақтан ұрпаққа ауызша түрде беріп, оларға 
символдық мағына берген» [19, 80 б.].

Қазақтар мен қырғыздардың көшпелі өмір 
салты мен оған сәйкес шаруашылық түрлері 
ойлаудың тамашалап тамсану формаларының 
нығаюына және толық басым болуына 
объективті түрде ықпал етті. Бұл дамыған 
елестету қабілетімен сипатталады, ол елеулі 
танымдық тәжірибенің болмауын өтейді және 
осы тәжірибемен байланысты логикалық 
ойлау принциптеріне деген бейімділіктің 
болмауымен байланысты. Олар жиі қоршаған 
орта туралы бейнені толықтырып, ойша 
дамытты және олардың сенімдері мен діни 
көзқарастары осының арқасында негізінен 
олардың менталитетінің құрылыс материалы 
және негізі болды. Көшпендінің әлемді тануы 
мен игеруі қарқынды емес, кеңейту әдісімен 
жүргізілді. Сәйкесінше, табиғат туралы және 
ондағы өз орны туралы білімдер, сондай-ақ 
басқа да білімдер ұрпақтан ұрпаққа кеңейе 
түсті, бірақ тереңдемеді, өйткені бұған 
эмпирикалық әдістер мен шындықты тану 
формалары жеткіліксіз болды, ал ғылыми-
логикалық әдістер немесе соған жақын әдістер 
қажет болды. Мұндай жағдайда табиғатқа 
тәуелділік тұрақты сипат алады және бұл 
тәуелділік менталитеттің өзгермейтіндігінің 
кепілі. Алайда, ғасырлар бойы емес, мыңдаған 
жылдар бойы қалыптасып келе жатқан 
тәртіп, ақырында, қазақ жерлерінің, содан 
кейін қырғыз жерлерінің Ресей империясына 
қосылғаннан кейін бұзылды, ол өркениеттік 
тұрғыдан басқа өркениетті білдірді және осы 
уақыттан бастап қазақтар мен қырғыздар, 
бір жағынан, тектоникалық өркениеттік 
өзгерістерді бастан кешіре бастады, ал екінші 
жағынан, шын мәнінде әлемдік тарихқа және 
глобализация процесіне тартылды.

Қорытынды

Қазақтар мен қырғыздардың тарихи және 
мәдени дамуы олардың біртұтас көшпелі 
өркениет аясында ұзақ уақыт бойы өмір сүріп, 
ұқсас өмір сүру салттарын қалыптастырғанын 
көрсетеді. Мақалада екі халықтың менталитеті, 
шаруашылық жүргізу тәсілдері және әлеуметтік 
ұйымдары арасындағы ортақтықтар мен 
айырмашылықтар философиялық тұрғыдан 
жан-жақты қарастырылды.

Көшпелі өркениеттің ерекшеліктері, оның 
ішінде кеңістіктік мобильділік, табиғатқа тәуел-
ділік және рухани құндылықтарға негізделген 
дүниетаным, қазақтар мен қырғыздардың 
мәдени ерекшеліктерінің негізін құрады. Зерт-
теу барысында олардың тарихи санасы мен 
менталды құрылымдарына әсер еткен негізгі 
факторлар, сонымен қатар мәдениетаралық 
ықпалдастықтың мәні мен оның жаһандану 
жағдайындағы рөлі айқындалды.

Мақала көшпелі өркениетке тән рухани 
және әлеуметтік құрылымдарды тек тарихи 

Дала жанының айнасы: қазақтар мен қырғыздардың өркениеттік...



36     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

мәліметтер негізінде ғана емес, олардың 
философиялық, аксиологиялық және символ-
дық қырларын талдау арқылы жаңа қырынан 
қарастыруға жол ашады. Бұл қазақтар мен 
қырғыздардың ортақ мәдени мұрасын түсінуді 
тереңдетіп, олардың жаһандық өркениеттік 
процестердегі орнын қайта бағалауға 
мүмкіндік береді.

Бұл зерттеу қазақтар мен қырғыздардың 
тарихи және мәдени ерекшеліктерін кешенді 
түсінуге негізделген теориялық және әдісте-
мелік тұрғылардың маңыздылығын көрсе-
теді. Сонымен қатар, ол екі халықтың қазіргі 
ұлттық сана-сезімі мен болашақ өркениеттік 
дамуындағы өзара әрекеттестік пен ықпал-
дастықтың рөлін бағалауға ықпал етеді.

Әдебиеттер тізімі

1 Тойнби А. Дж. Постижение истории. – М.: Ака-
демический проект, 2021. – 800 с.

2 Мартынов А. И. О степной скотоводческой ци-
вилизации I тыс. до н. э. – Алматы, 1989. – 293 с.

3 Буровский А. М. Степная скотоводческая ци-
вилизация: критерии описания, анализа и сопостав-
ления // Цивилизации. – 1995. – Вып. 3. – С. 151–179.

4 Крадин Н. Н. Кочевничество в цивилизацион-
ном и формационном развитии // Цивилизации. – 
1995. – Вып. 3. – 279 с. 

5 Шаисламов А. Р. Кочевая цивилизация: про-
блемы поиска и разработки научных критериев // 
Вестник ЧелГУ. – 2007. – № 18. – С. 105–110

6 Массон В. М. Политогенез степных обществ и 
кочевые империи. – Бишкек: АРХИ, 2003. – 114 с.

7 Бернштам А. Н. Избранные труды по археоло-
гии и истории кыргызов и Кыргызстана. – Т. 1. – Биш-
кек: Айбек, 1997. – 702 с.

8 Касымжанов А. Х. Пространство и время ве-
ликих традиций. – Алматы: Қазақ университеті, 2001. 
– 301 с.

9 Вежбицки А. Исторические, политические и 
социально-экономические аспекты номадизма и 
трайбализма у народов Центральной Азии // Цен-
тральная Евразия. – 2018. – № 2 (2). – С. 37–63.

10 Масанов Н. Э. Кочевая цивилизация казахов: 
основы жизнедеятельности номадного общества. – 
Алматы: Социнвест; М.: Горизонт, 1995. – 320 с.

11 Артыкбаев Ж. О. Кочевники Евразии в калей-
доскопе веков и тысячелетии. – Астана: Север, 2005. 
– 172 с.

12 Малов С. Е. Памятники древнетюркской пись-
менности Монголии и Киргизии. – М.; Л., 1959. – 112 с.

13 Жумагулов М. Экологическое мышление в 
эпистемологическом измерении. – Бишкек: Илим, 
2005. – 140 с.

14 Урманбетова Ж. К. Культура кыргызов в про-
екции философии истории. – Бишкек: Илим, 1997. – 
174 с.

15 Валиханов Ч. Собрание сочинений: в 5 т. – Т. 
4. – Алма-Ата: ГРКСЭ, 1961–1985. – 461 с.

16 Курманов З. О кыргызской цивилизации: 
миф или реальность?! [Электронный ресурс]. – URL: 
https://mnenie.akipress.org/unews/un_post:37862 
 (дата обращения: 10.01.2025).

17 Бейшенова А. Т. Дихотомия: «Восток – Запад». 
– Бишкек: Maxprint, 2021. – 254 с.

18 Токпаева З. Т. Историко-философский гене-
зис миропонимания древних кыргызов // Ученые 
записки Худжанского государственного университе-

та им. академика Б. Гафурова. Серия: Гуманитарные 
науки. – Душанбе, 2013. – № 3 (36). – С. 211–220.

19 Сатыбалдиева Р. А., Аалиева Г. К. Миропони-
мание кыргызов по эпосу // Проблемы современной 
науки и образования. – М., 2017. – № 4. – С. 79–81.

Transliteration

1 Toinbi A. Dzh. Postizhenie istorii [A Study of 
History]. – M.: Akademicheskii proekt, 2021. – 800 p.

2 Martynov A. I. O stepnoi skotovodcheskoi 
tsivilizatsii I tys. do n. e. [On the Steppe Pastoral 
Civilization of the 1st Millennium BCE]. – Almaty, 1989. 
– 293 p.

3 Burovskii A. M. Stepnaia skotovodcheskaia 
tsivilizatsiia: kriterii opisaniia, analiza i sopostavleniia 
[The Steppe Pastoral Civilization: Criteria for Description, 
Analysis and Comparison] // Tsivilizatsii. – 1995 – Vyp. 
3. – Pp. 151–179.

4 Kradin N. N. Kochevnichestvo v tsivilizatsionnom i 
formatsionnom razvitii [Nomadism in Civilizational and 
Formational Development] // Tsivilizatsii. – 1995 – Vyp. 
3. – 279 p. 

5 Shaislamov A. R. Kochevaia tsivilizatsiia: problemy 
poiska i razrabotki nauchnykh kriteriev [Nomadic 
Civilization: Issues in Defining Scientific Criteria] // 
Vestnik ChelGU. – 2007 – No. 18.  – Pp. 105–110.

6 Masson V. M. Politogenez stepnykh obshchestv i 
kochevye imperii [Politogenesis of Steppe Societies and 
Nomadic Empires]. – Bishkek: ARKHI, 2003. – 114 p.

7 Bernshtam A. N. Izbrannye trudy po arkheologii 
i istorii kyrgyzov i Kyrgyzstana. T. 1 [Selected Works 
on the Archaeology and History of the Kyrgyz and 
Kyrgyzstan. Vol. 1]. – Bishkek: Aibek, 1997. – 702 p.

8 Kasymzhanov A. Kh. Prostranstvo i vremia velikikh 
traditsii [Space and Time of Great Traditions]. – Almaty: 
Kazak universiteti, 2001. – 301 p.

9 Vezhbitski A. Istoricheskie, politicheskie i sotsialno-
ekonomicheskie aspekty nomadizma i traibalizma u 
narodov Tsentralnoi Azii [Historical, Political and Socio-
Economic Aspects of Nomadism and Tribalism among 
Central Asian Peoples] // Tsentralnaia Evraziia. – 2018 
– No. 2 (2). – Pp. 37–63.

10 Masanov N. E. Kochevaia tsivilizatsiia kazakhov: 
osnovy zhiznedeyatelnosti nomadnogo obshchestva 
[Nomadic Civilization of the Kazakhs: Foundations of 
Nomadic Society]. – Almaty: Sotsinvest; M.: Gorizont, 
1995. – 320 p.

11 Artykbaev Zh. O. Kochevniki Evrazii v 
kaleidoskope vekov i tysiacheletii [Eurasian Nomads in 
the Kaleidoscope of Centuries and Millennia]. – Astana: 
Sever, 2005. – 172 p.

12 Malov S. E. Pamiatniki drevnetiurkskoi pismennosti 
Mongolii i Kirgizii [Monuments of Old Turkic Writing of 
Mongolia and Kyrgyzstan]. – M.; L., 1959. – 112 p.

13 Zhumagulov M. Ekologicheskoe myshlenie v 
epistemologicheskom izmerenii [Ecological Thinking in 
the Epistemological Dimension]. – Bishkek: Ilim, 2005. 
– 140 p.

14 Urmanbetova Zh. K. Kultura kyrgyzov v proektsii 
filosofii istorii [The Culture of the Kyrgyz through the 
Lens of the Philosophy of History]. – Bishkek: Ilim, 1997. 
– 174 p.

15 Valikhanov Ch. Sobranie sochinenii: v 5 t. – T. 4 
[Collected Works: in 5 vols. – Vol. 4]. – Alma-Ata: GRKSE, 
1961–1985. – 461 p.

16 Kurmanov Z. O kyrgyzskoi tsivilizatsii: 
mif ili realnost?! [On Kyrgyz Civilization: Myth 
or Reality?!] [Elektronnyi resurs]. – URL: https://
m n e n i e . a k i p r e s s . o r g / u n e w s / u n _ p o s t : 3 7 8 6 2 
 (10.01.2025).

Гаппасова А.Г., Кулумжанов Н.Е., Көлбаева А.М. 



37https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

17 Beishenova A. T. Dikhotomiia: «Vostok – Zapad» 
[Dichotomy: “East – West”]. – Bishkek: Maxprint, 2021. 
– 254 p.

18 Tokpaeva Z. T. Istoriko-filosofskii genezis 
miroponimaniia drevnikh kyrgyzov [The Historical-
Philosophical Genesis of the Worldview of the 
Ancient Kyrgyz] // Uchenye zapiski Khujandskogo 

gosudarstvennogo universiteta im. akademika B. 
Gafurova. Seriia: Gumanitarnye nauki. – Dushanbe, 
2013 – No. 3 (36). – Pp. 211–220.

19 Satybaldieva R. A., Aalieva G. K. Miroponimanie 
kyrgyzov po eposu [The Kyrgyz Worldview as 
Reflected in the Epic] // Problemy sovremennoi nauki i 
obrazovaniia. – M., 2017 – No. 4. – Pp. 79–81.

АВТОРЛАР ЖАЙЛЫ АҚПАРАТ 

Айман Галымжановна Гаппасова аға оқытушы, гуманитарлық ғылымдар магистрі, С.Сейфуллин атындағы 
Қазақ агротехникалық зерттеу университеті, Астана, Қазақстан, email: 
aimana-84@mail.ru, ORCID ID https://orcid.org/0000-0002-5960-0591

Нұржан Еркенұлы Кулумжанов қауымдастырылған профессор, PhD, К.Сагадиев атындағы Халықаралық 
Бизнес университеті, Алматы, Қазақстан, email: Kunimzhanov@mail.ru, 
ORCID ID https://orcid.org/0000-0001-7673-7162

Әсем Мұхитқызы Көлбаева кафедра меңгерушісі, саяси ғылымдар магистрі, Ш. Есенов атындағы 
Каспий технологиялар және инжиниринг университеті,  email: 
assemkulbayeva@gmail.com, Ақтау, Қазақстан, ORCID ID https://orcid.
org/0000-0002-7015-5660

Айман Галымжановна Гаппасова старший   преподаватель, магистр гуманитарных наук, Казахский 
агротехнический исследовательский университет имени С. 
Сейфуллина, Астана, Казахстан,  email: aimana-84@mail.ru, ORCID ID 
https://orcid.org/0000-0002-5960-0591

Нуржан Еркенович Кулумжанов ассоциированный профессор, PhD, университет Международного 
бизнеса имени К. Сагадиева, Алматы, Казахстан, email: Kunimzhanov@
mail.ru, ORCID ID https://orcid.org/0000-0001-7673-7162

Асем Мухитовна Кульбаева заведующая кафедрой «Социально-гуманитарных дисциплин и Ас-
самблеи народа Казахстана», магистр политических наук, Каспийский 
университет технологий и инжиниринга имени Ш. Есенова, Актау, 
Казахстан, email:assemkulbayeva@gmail.com,  ORCID ID https://orcid.
org/0000-0002-7015-5660

Aiman Gappassova Senior Lecturer, Master of Humanities, S. Seifullin Kazakh Agrotechnical 
Research University, Astana, Kazakhstan, email: aimana-84@mail.ru, ORCID 
ID https://orcid.org/0000-0002-5960-0591

Nurzhan Kulumzhanov Associate Professor, Department of Social Sciences, K. Sagadyev University 
of International Business, Almaty, Kazakhstan, email: Kunimzhanov@mail.
ru, ORCID ID https://orcid.org/0000-0001-7673-7162

Assem Kulbayeva Master of Political Science, Head of the Department Caspian University of 
Technology and Engineering named after Sh. Yessenov, Aktau, Kazakhstan, 
ORCID ID https://orcid.org/0000-0002-7015-5660

Дала жанының айнасы: қазақтар мен қырғыздардың өркениеттік...


