
38     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

МРНТИ  02.15.99       https://doi.org/10.48010/aa.v103i4.763                                              

ФЕНОМЕН ГУМАНИЗМА В ФИЛОСОФСКОЙ 
СИСТЕМЕ Н.А.БЕРДЯЕВА

1Г.Б. Мулдашева, 2З.M. Aбилькаримова, 1М.М. Попов

АННОТАЦИЯ
В статье рассматривается роль человека в философии Н.А. Бердяева через 
идею гуманизма. Философ анализирует идею гуманизма в трактовке 
Ф.Ницше, К.Маркса. Н.А.Бердяев подчеркивал, что у К.Маркса постепенно 
«гуманизм переходит в анти-гуманизм», а у Ницше переход гуманизма в 
анти-гуманизм осуществляется в форме идеи сверхчеловека, отрицанием 
человека, самоценности человеческого образа. По утверждению Бердяева, 
Маркс смотрит на человека как лишь на орудие, средство в достижении 
нечеловеческих и сверхчеловеческих целей и ценностей, каковыми 
считает нечеловеческое и сверхчеловеческое царство коллективизма.
Н.А.Бердяев противопоставляет гуманизму человечность, если гуманизм 
спокойно обходится без божественного начала, имея в себе эту 
человечность. Н.А.Бердяев связывает человечность с необходимостью 
постоянного трансцендирования человека. Философ отметил, переход от 
эпохи Средневековья к эпохе Ренессанса был поворотом от Бога к человеку 
и обращением от духовного ядра христианства к внешней культуре. 
Н.А.Бердяев с критикой обрушился на современный антигуманизм.

Ключевые слова: личность, гуманизм, гуманность, анти-гуманизм, 
человечность, культура, Бог, образ Божий, свобода.

1 Западно-Казахстанский 
университет имени 
М.Утемисова, Уральск, 
Казахстан

2 Московский 
государственный 
университет имени 
М,В,Ломоносова, Москва, 
Российская Федерация 

Автор-корреспондент: 
Мулдашева Г., 
Kabgulu-65@mail.ru 

Ссылка на данную статью: 
Мулдашева Г.Б., 
Абилькаримова З.М., 
Попов М.М. 
Феномен гуманизма в 
философской системе 
Н.А.Бердяева // Адам әлемі. – 
2025. – №4(103). – С. 38-43.

Н.А.Бердяев философиялық жүйесіндегі гуманизм феномені

Аңдатпа. Мақалада гуманизм идеясы арқылы Н.А.Бердяевтің философиясындағы адамның рөлі 
қарастырылады. Ф.Ницше, К.Маркстің философиясында гуманизм идеясын талдайды. Н.А.Бердяев К.Марксте 
біртіндеп «гуманизм антигуманизмге ауысады» деп қорытындылайды, ал Ницше гуманизмнің анти-гума-
низмге ауысуын Асқан адам идеясы түрінде, адамды және адам бейнесінің өзіндік құндылығын теріске 
шығарумен байланыстырады деп көрсетеді. Бердяевтің айтуы бойынша Маркс адамды тек құрал ретінде, 
адам емес және адамнан жоғары мақсаттар мен құндылықтарға жетудің құралы ретінде қарайды, олар 
коллективизмнің адам емес және адамнан жоғары патшалығы болып саналады.

Н.А.Бердяев, егер гуманизм осы адамгершілікке ие бола отырып, құдайлық принципті  ұстанса, 
адамгершілікті гуманизме қарсы қояды. Н.А.Бердяев адамзатты адамның үнемі трансценденттелу 
қажеттілігімен байланыстырады. Философ Орта ғасырлардан Қайта өрлеу дәуіріне көшу Құдайдан адамға 
бебұрыс және христиандықтың рухани өзегінен сыртқы мәдениетке бет бұру екенін атап өтті. Н.А.Бердяев 
қазіргі антигуманизмді сынға алды.

Түйін сөздер: гуманизм, гумандық, анти-гумандық, адамгершілік, мәдениет, Қүдай, Құдай келбеті, еркіндік.

The Phenomena of Humanism in the Philosophical System of the N.A.Berdyaev  

Abstract.The article deals with the role of man in the philosophy of N.A. Berdyaev through the idea of humanism. 
The philosopher analyses the idea of humanism in the interpretation of F. Nietzsche, K. Marx. N.A.Berdyaev 
emphasised that in K.Marx gradually ‘humanism passes into anti-humanism’, and in Nietzsche the transition of 
humanism into anti-humanism is carried out in the form of the idea of superman, the denial of man, the self-
value of the human image. According to Berdyaev, Marx looks at man as only a tool, a means to achieve non-
human and superhuman goals and values, which he considers non-human and superhuman realm of collectivism.

N.A. Berdyaev opposes humanism humanity, if humanism calmly does without the divine beginning, having 
in itself this humanity. N.A. Berdyaev connects humanity with the need for constant transcendence of man. The 
philosopher noted that the transition from the Middle Ages to the Renaissance was a turn from God to man and 
the turn from the spiritual core of Christianity to external culture. N.A.Berdyaev criticised modern anti-humanism.

Keywords: Personality, Humanism, Humanity, Anti-Humanism, Humanity, Culture, God, Image of God, Freedom.

Введение

Проблема гуманизма обсуждается на про-
тяжении многих столетий и окончательного её 

решения пока, судя по всему, не предвидится. 
Огромная пропасть между идеями гуманизма 
и практикой человеческой жизни существова-
ла всегда, но не всегда она была столь угро-



39https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

жающей, как с начала ХХ века. Не случайно с 
этого времени некоторые философы стали за-
являть о кризисе гуманизма.

После распада Советского Союза тема гу-
манизма вновь стала обсуждаться в философ-
ской литературе. На характер этих обсуждений 
оказало влияние, с одной стороны, недавнее 
советское прошлое, когда официальная иде-
ология и пропаганда эксплуатировали словá 
«гуманизм», «гуманистический», «гуманность» 
и т.д. для сознательного прикрытия антигу-
манной и репрессивной сущности того строя, 
который помпезно именовался социалисти-
ческим, а термин «антигуманизм» применял-
ся преимущественно к характеристике так 
называемого «загнивающего» капитализма. 
С другой стороны, на характер обсуждения 
темы гуманизма в 90-е годы прошлого столе-
тия оказывали последствия крушения СССР и 
утверждение на постсоветском пространстве 
«дикого» капитализма, многие «прелести» ко-
торого бывшие советские люди реально ис-
пытали на себе. В этой связи на основе опыта 
советского прошлого и последствий его раз-
рушения появился ряд представлений относи-
тельно феномена гуманизма.

Одни авторы стали отрицать значимость 
самого понятия «гуманизм» и самоё проблему 
гуманизма сочли лишённой какого бы то ни 
было смысла. Другие сочли гуманизм утопи-
ей, которой никогда не суждено воплотиться в 
жизнь. Третьи высказывают резко негативное 
отношение к феномену гуманизма. Но есть и 
те, для кого гуманизм не только достоин иссле-
дования, но и достоин внедрения в жизнь. Для 
этого необходимо вновь обратиться к истории 
гуманистических идей, проанализировать их 
и на основе этого анализа выработать такую 
концепцию гуманизма, которая бы не вызвала 
отторжения и была принята большинством. 

Главной целью настоящей статьи – рас-
крыть, прояснить, как Н.А.Бердяев решает 
проблему феномена гуманизма. Н.А.Бердяев 
полагает, что гуманизм появляется (в эпоху Ре-
нессанса) вследствие недостаточной разрабо-
танности христианской антропологии, он есть 
реакция на нее. Согласно Бердяеву, гуманизм 
внутренне противоречив. С одной стороны, 
ставя человека в центр мироздания, он возвы-
шает человека. Но, с другой стороны, он отры-
вает человека от Бога, от духа и противопостав-
ляет ему бездуховного, природного человека. 
Кризис гуманизма, утверждает Бердяев, нашел 
свое завершение, с одной стороны, в филосо-
фии Ф.Ницше, с другой, в учении К.Маркса.

Методология

Методология исследования представляет 
собой философско-познавательный анализ 
сочинений Н.А.Бердяева. Исследованы ряд 
работ философа, касающиеся идей гуманизма.

В статье применена (по возможности по-
следовательно) диалектическая методоло-
гия. Автор при этом опирался на работы 
Э.В.Ильенкова, Г.С.Батищева, П.В.Копнина, 
Б.М.Кедрова, С.Н.Мареева, а также на тру-
ды представителей казахстанской школы 
диалектической логики – Ж.М.Абдильдина, 
А.Х.Касымжанова, Л.К.Науменко, К.А.Абишева, 
А.Н.Нысанбаева, А.А.Хамидова и др. Особую 
роль в исследовании сыграли принципы кон-
кретности, конкретного историзма, целостно-
сти, предметной деятельности восхождение 
от абстрактного к конкретному. В статье также 
использованы герменевтический, общело-
гические методы исследования. С помощью 
научных методов удалось получить критерии 
анализа концепций философов, занимавшихся 
проблемами гуманизма: Ф.Ницше, К. Маркса. 

Через критическо-оценочный анализ 
предшествующих философов, Бердяев смог 
проявить свое отношение к идее гуманиз-
ма. Аксиоматический метод помог выстроить 
свою концепцию гуманизма за счет дедукции.

Основная часть

Идея гуманизма уходит своими корнями 
в глубокую древность. Одним из первых, её 
провозгласил древнекитайский философ Кон-
фуций. В это же время возникла и идея сомне-
ния в гуманизме как принципе. Её высказал 
старший современник Конфуция Лао-цзы. В 
последующей истории, преобладающей была 
идея гуманизма. Но вот в конце XIX в. она 
подверглась резкой критике в философии 
Ф.Ницше. На его философию и на общую си-
туацию с гуманизмом откликнулись такие рус-
ские философы, как С.Л.Франк и Н.А. Бердяев. 
Мы обратимся лишь к последнему. Ведь он не 
только откликнулся на учение Ницше, но и вы-
сказал ряд идей о гуманизме.

Н.А.Бердяев считал, что гуманизм – по-
рождение эпохи Ренессанса и утверждал, что 
Ренессансный гуманизм в ходе дальнейшего 
исторического процесса вырождается: «гу-
манизм переходит в анти-гуманизм» [1]. Он 
пишет: «Для того чтобы особенно остро ощу-
тить этот переход гуманизма в свою противо-
положность, возьмём двух властителей дум 
последних десятилетий XIX века и начала XX, 
двух гениальных людей, принадлежащих к 
противоположным полюсам человеческой 
культуры, не имеющих между собой ничего 
общего, представителей совершенно разных и 
враждебных духовных укладов, но одинаково 
властно наложивших свою печать на судьбы 
человечества. Один – наложил свою печать на 
индивидуальные вершины духовной культуры, 
другой – на человеческие массы, на социаль-
ную среду. Я говорю о Фридрихе Ницше* и о 

* Бердяев даёт буквальную транслитерацию: Nietzsche.

Феномен гуманизма в философской системе Н.А. Бердяева



40     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

Мулдашева Г.Б., Абилькаримова З.М., Попов М.М. 

Карле Марксе. Эти два человека, которые ни-
где, ни в одной точке не встречаются, которые 
могут лишь взаимно отталкиваться, одинако-
во кончают гуманизм и начинают переход в 
анти-гуманизм. В них человеческое самоут-
верждение, по-разному, переходит в отрица-
ние человеческого образа, и происходит это 
на двух совершенно противоположных путях. 
У одного из них, у Фридриха Ницше, который 
есть плоть от плоти и кровь от крови гума-
низма и вместе с тем кровавая жертва, при-
несённая за грехи гуманизма, гуманизм кон-
чается индивидуалистически. В его образе, в 
его судьбе, расплачивается новая история за 
ложь, допущенную в первоистоках гуманизма. 
Гуманизм в Ницше кончает свою бурную, тра-
гическую историю» [1, с. 121]. Критики Бердя-
евым К.Маркса мы коснёмся ниже, а пока об-
ратимся к критике им Ницше. 

«У Ницше, – пишет Бердяев, – происхо-
дит преодоление и переход гуманизма в ан-
ти-гуманизм в форме идеи сверхчеловека. В 
идее сверхчеловека гуманизм кончается на 
вершине культуры. На новом антигуманисти-
ческом пути человек отрицается как позор и 
как стыд во имя сверхчеловека. В этом сказа-
лась страстная и бурная потребность в сверх-
человеческом. Но то, как Ницше переходит к 
сверхчеловеку, обозначает отрицание чело-
века, самоценности человеческого образа, че-
ловеческой личности, безусловного её значе-
ния. То, что было одной из глубочайших основ 
христианского откровения, что было внесено 
христианством в духовную жизнь, – признание 
безусловного значения человеческой души – 
Ницше отрицает. Человек есть лишь преходя-
щий момент, лишь средство для явления в мир 
высшего существа; он целиком приносится в 
жертву этому сверхчеловеку, во имя сверх-
человека человек отрицается и отвергается. 
Ницше восстаёт против гуманизма, как про-
тив величайшей помехи на путях утвержде-
ния сверхчеловека. Таким образом, в судьбе 
индивидуалистического индивидуализма про-
исходит перелом. После Ницше возврат к гу-
манизму уже невозможен. Он глубоко вскрыл 
противоречия гуманизма. Заканчивается ев-
ропейский гуманизм на вершинах духовной 
культуры, и умирает срединное гуманистиче-
ское царство, царство чистой человечности, 
чистой гуманистики. Культура с гуманистиче-
скими науками и искусствами делается невоз-
можной. Ницше духовно открывает какую-то 
новую эру по ту сторону гуманизма, которая 
обозначает глубочайший кризис гуманизма» 
[1, с. 121-122].

Таким образом, Фр. Ницше, согласно Бер-
дяеву почувствовал, что гуманизм себя исчер-
пал, что он находится в состоянии кризиса. Ф. 
Ницше творил во второй половине XIX в. (умер 
в 1900 г.). С начала ХХ века философы и иного 
рода мыслители стали говорить о кризисе гу-
манизма. В их числе был и Н.А.Бердяев. Он пи-

сал в 1923 г.: «Сейчас мы переживаем во всех 
сферах нашей общественной жизни и куль-
туры кризис гуманизма» [1, с. 144]. Он пред-
лагает различать истинную и ложную критику 
гуманизма. Истинная критика усматривает в 
гуманизме, восходящего к эпохе Возрожде-
ния, тенденцию незаслуженного возвеличи-
вания человека посредством его отрыва от 
Бога. Ренессансный гуманизм ставит в центр и 
на вершину сотворённого Богом мира другое 
его творение – человека. Возрожденческий 
человек взирает на мир сверху вниз, как если 
бы он сам был творцом этого мира. Таким об-
разом, истинная критика гуманизма, согласно 
Бердяеву, является разоблачением его антро-
поцентризма. Ложная же критика гуманизма 
проходит мимо всего этого, но, кроме того, 
ещё «и ведёт к отрицанию человечности че-
ловека. Это может вести к бестиализации, ког-
да поклоняются бесчеловечному богу. Но бес-
человечный бог нисколько не лучше и даже 
хуже безбожного человека» [1, с. 314].  

Но вернёмся к анализу Бердяевым пози-
ции Ницше относительно гуманизма. Бердя-
ев – религиозный философ, Ницше – нет. Он 
не только осудил христианство, но заявил, 
что Бог умер. Разумеется, это Бердяевым не 
может быть принято. А отсюда и неприятие 
ницшевского понятия Сверхчеловека. Для 
Ницше реальный земной человек – не более 
чем состояние на пути его эволюции в Сверх-
человека. Человек, согласно Ницше – лишь 
промежуточное состояние и потому должен 
быть преодолён. А вместе с ним должна быть 
преодолена и идея гуманизма, возвышающая 
человека.

Н.А.Бердяев соглашается с Ницше в том, что 
гуманизм, каким он сформировался в Западной 
Европе, изжил себя и должен быть преодолён. 
«Гуманизм стал бессилен и должен быть пре-
одолён» [2, с. 324]. Но что взамен? Н.А.Бердяев 
предлагает человечность. Встаёт вопрос: как 
следует понимать эту человечность. Бердяев 
даёт следующий ответ: «Человечность не есть 
то, что называют гуманизмом или гуманита-
ризмом, она есть богочеловечность человека» 
[2, с. 312]. «Богочеловечность», как известно, 
– одна из основных категорий российской ре-
лигиозно-философской и богословской мыс-
ли. Как таковая она противопоставляется идее 
человекобожия, под которой понимается ут-
верждение человеческого начала вне и по-
мимо Бога, и в оторванности от Богочеловека, 
то есть Иисуса Христа. Термины «Богочелове-
чество» и «Человекобóжество» ввёл русский 
писатель и мыслитель Ф.М.Достоевский, но 
первую концептуальную разработку они полу-
чили у Вл.С. Соловьёва. Он писал: «Старая тра-
диционная форма религии исходит из веры в 
Бога, но не проводит этой веры до конца. Со-
временная внерелигиозная цивилизация исхо-
дит из веры в человека, но и она остаётся непо-
следовательною, – не проводит своей веры до 



41https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

Феномен гуманизма в философской системе Н.А. Бердяева

конца; последовательно же проведённые и до 
конца осуществлённые эти веры – вера в Бога 
и вера в человека – сходятся в единой полной 
и всецелой истине Богочеловечества» [3, с. 27]. 
Западная цивилизация, начиная с Ренессанса и 
кончая протестантизмом, шла в неправильном 
направлении. Поэтому, согласно Соловьёву, 
«Запад создал культуру антихристианскую» [3, 
с. 167]. 

Н.А.Бердяев, противопоставляя гуманизму 
человечность, разъясняет: «Подлинная чело-
вечность есть богоподобное, божественное 
в человеке. Божественное в человеке не есть 
“сверхъестественное” и не есть специальный 
акт благодати, а есть духовное в нём начало как 
особая реальность. В этом парадокс отноше-
ний между человеческим и божественным. Для 
того чтобы походить вполне на человека, нуж-
но походить на Бога. Для того чтобы иметь об-
раз человеческий, нужно иметь образ Божий. 
Человек сам по себе очень мало человечен, он 
даже бесчеловечен. Человечен не человек, а 
Бог. Это Бог требует от человека человечности, 
человек же не очень требует. Совершенно так 
же это Бог требует, чтобы человек был свобо-
ден, а не сам человек. Сам человек любит раб-
ство и легко мирится с рабством. Свобода есть 
не право человека, а обязанность человека 
перед Богом. То же нужно сказать и о человеч-
ности. Реализуя в себе образ Божий, человек 
реализует в себе образ человеческий, и, реа-
лизуя в себе образ человеческий, он реализует 
в себе образ Божий. В этом тайна богочеловеч-
ности, величайшая тайна человеческой жизни. 
Человечность и есть богочеловечность» [4, с. 
416]. Но человек, отмечает Бердяев, склонен, к 
сожалению, больше реализовывать в себе зве-
риное начало, образ зверя и быть зверочело-
веком. Но дело не в самóм по себе звере и его 
образе. Зверь и его образ – Божье творение и 
как таковой не несёт в себе ничего негативно-
го. «Ужасен не зверь, а человек, ставший зве-
рем. Зверь безмерно лучше звероподобного 
человека» [4, с. 311]. 

Если гуманизм спокойно обходится без 
божественного начала, то человечность со-
держит его в себе; она не может быть мыс-
лима без божественного начала, в отрыве 
от него. Ей также чужда идея человеческого 
самоутвержденчества в чём бы то ни было. 
«Человечность, – пишет Н.А.Бердяев, – есть 
целостное отношение к человеку и к жизни, 
не только к человеческому миру, но и к миру 
животному. Человечность есть раскрытие 
полноты человеческой природы, т.е. раскры-
тие творческой природы человека. Эта твор-
ческая природа человека должна обнаружить 
себя и в человеческом отношении человека к 
человеку» [4, с. 319]. Кроме того, он связывает 
человечность с необходимостью постоянного 
трансцендирования человека: «Человек дол-
жен вечно делаться новым, т.е. осуществлять 
полноту своей человечности» [4, с. 319].

Обратимся теперь к критике Бердяевым 
позиции К.Маркса. В личности последнего, 
пишет он, «с не меньшей остротой пережива-
ется конец Ренессанса и кризис гуманизма. В 
то время как в личности Фр. Нитцше проис-
ходит индивидуалистическое отрицание чело-
века и самоотрицание гуманизма, в К.Марксе 
происходит коллективистическое разложение 
гуманизма и коллективистическое колебание 
образа человека. Подобно Нитцше, и К.Маркс 
не может удержаться на одном только чело-
веческом, на утверждении человека, челове-
ческой индивидуальности. И он переходит к 
нечеловеческому и сверхчеловеческому. Но 
не-человеческое и сверхчеловеческое созна-
ние К.Маркса отличается от не-человеческого 
и сверхчеловеческого у Фр.Нитцше» [1, с. 
122-123]. Как и Ницше, пишет Бердяев, Маркс 
отрицает самоценность человеческой инди-
видуальности и личности. И как Ницше, он 
отрицает христианское учение о душé вместе 
с христианством. Маркс, утверждает Бердя-
ев, смотрит на человека как лишь на орудие, 
средство в достижении не-человеческих и 
сверхчеловеческих целей и ценностей, како-
выми считает нечеловеческое и сверхчелове-
ческое царство коллективизма.

Разумеется, Н.А.Бердяев весьма превратно 
истолковывает социальную философию и фи-
лософию истории. Маркс, напротив, утверж-
дал ценность именно человеческой личности 
и подвергал обстоятельной критике феномен 
капиталистического отчуждения, именно в 
котором человек является не целью, а сред-
ством. Человек, согласно Марксу, только во 
взаимоотношении с другими людьми может 
сформировать и реализовать себя как лич-
ность. И то общество, которое он именовал 
коммунизмом, мыслилось им не как муравей-
ник, а именно как систему отношений, достой-
ных людей как личностей.

Тут в крике Бердяевым К.Маркса явно ощу-
щается собственная бердяевская трактовка 
человека и личности и их соотношения с ми-
ром и обществом. «Личность, – утверждает он, 
– ни на что другое в мире не походит, ни с чем 
не может быть сопоставляема и сравниваема. 
Когда личность вступает в мир, единственная 
и неповторимая личность, то мировой про-
цесс прерывается и принуждён изменить свой 
ход, хотя бы внешне это не было заметно. Лич-
ность не вмещается в непрерывный, сплошной 
процесс мировой жизни, она не может быть 
моментом или элементом эволюции мира. 
<…> Личность не есть часть и не может быть 
частью в отношении к какому-либо целому, 
хотя бы к огромному целому, всему миру» [5, 
с. 12]. Понятно, что в свете такого понимания 
человека и личности Марксово учение выгля-
дит как враждебное человеку.

Оба они, согласно Бердяеву, своими идей-
ными истоками имеют Ренессанс, хотя и реа-
лизуют разные варианты исхода из кризиса гу-



42     АДАМ ӘЛЕМІ
№4 (103) 2025, желтоқсан

манизма. Он пишет: «К.Маркс есть также дитя 
человеческого самоутверждения, человече-
ской гордыни, восставшей на Бога, утверждав-
шей и признававшей только себя и свою че-
ловеческую волю как высшую волю» [1, с.123]. 
Но в отличие от Ницше, который-де тоскует по 
«великому творчеству Ренессанса», К. Маркс 
ничего подобного не испытывает: «В Марксе 
происходит окончательное отворачивание от 
всех заветов эпохи Ренессанса» [1, с. 124].

Обратимся теперь к тому, как Н.А.Бердяев 
изображает историю Запад в аспекте избран-
ной нами темы.

Он считает, что в Западной Европе при-
шедший на смену Средневековью Ренессанс 
первоначально и преимущественно в Италии 
вывел на поверхность многое из того поло-
жительного, что Средневековье не смогло 
проявить. «Это, – отмечает он, – вообще один 
из самых необычайных моментов западно-
европейской духовной культуры. В нём была 
поставлена великая задача чисто христиан-
ского возрождения и положена основа чи-
сто христианского гуманизма, отличного от 
того гуманизма новой истории, который на-
чинается позже. Этот христианский гуманизм 
стоит выше всего того, что дала нам духовная 
культура Западной Европы. <…> Дальнейший 
путь был отпадением и отхождением от этой 
средневековой культуры» [1, с. 100]. Но Ренес-
санс уже был противоречивым духовно-куль-
турным феноменом. «В Ренессансе действовал 
и христианский гуманизм раннего периода, и 
гуманизм антихристианский» [1, с. 101]. И всё 
больше и больше, утверждает Бердяев, пре-
валировал второй. В этом Бердяев во многом 
возлагает вину на дух Средневековья. «Я ду-
маю, – пишет он, – что недостаточность сред-
невекового сознания прежде всего заключа-
ется в том, что не была раскрыта настоящим 
образом свободная, творческая сила человека 
и человек, в средневековом мире, не был от-
пущен на свободу для свободного, творческо-
го дела, для свободного созидания культуры, 
не были в этом смысле испытаны в свободе те 
духовные силы человека, которые были выко-
ваны христианством и христианским средне-
вековым периодом истории. Средневековая 
аскетика укрепила человеческие силы, но 
силы эти не были отпущены для испытания в 
свободном творчестве культуры» [1, с. 101].

Бердяев считает, что всю новую историю 
Западной Европы можно считать по своей сути 
ренессансной. В этот период происходит отпу-
щение на свободу творческих сил человека, 
отрывание человека от подлинного духовного 
центра, то есть от Бога, обособление друг от 
друга и обретение самостоятельности всеми 
сферами общественной и культурной жизни. 
Этот процесс сопровождается секуляризаци-
ей человеческой культуры. Переход от эпохи 
Средневековья к эпохе Ренессанса, отмечает 
Бердяев, был поворотом от Бога к человеку и 

обращением от духовного ядра христианства 
к внешней культуре. 

В том, что произошло в эпоху Ренессан-
са, Н.А.Бердяев видит и вину средневекового 
христианства, которое сковывало творческие 
силы человека, отвращало его от природы, как 
его собственной, так внешней природы. Ан-
тичность же, напротив, была прочно связана 
с природой. Ренессанс обратился к природе и 
тем самым – к античности. Такое обращение 
имело и положительный момент: человек рас-
крыл в себе творческие возможности. И, как 
отмечает Бердяев, итальянский Ренессанс ещё 
не порвал с католической церковью и пото-
му имел место симбиоз его мировоззрения 
с католической верой. В этот период многие 
папы были покровителями творцов Ренессан-
са. Однако человек не остановился на откры-
тии в себе творческих способностей и пошёл 
дальше: он со временем отвернулся от того, 
кто вложил в него эти творческие способности 
(т.е. от Бога), приписав их исключительно себе 
самому, своей собственной природе. Поэтому 
сам Ренессанс, отмечает Бердяев, представ-
ляет собой бурное столкновение двух начал: 
христианского и языческого. Но дух, который 
вдохновлял Ренессанс, утверждает Бердяев, не 
закончился в XV и XVI веках, но продолжался 
и в последующие столетия и «только теперь 
приходит к концу» [1, с. 108] («теперь» – это 
начало 20-х годов ХХ в., когда писалось цити-
руемое сочинение). 

Заключение

Таким образом, Н.А.Бердяев усматривает в 
феномене гуманизма не только отрицательное 
содержание, но и положительное. Положи-
тельное, как это следует из вышеизложенного, 
он усматривает в раскрепощении человека, 
стеснённого жизненными условиями Сред-
невековья. Ренессанс возвысил человека до 
уровня, на который его поставил Создатель, 
до уровня «венца творения». Но по замыслу 
последнего, человек не должен порывать с 
Творцом, ибо он без него – ничто. И тут вы-
является отрицательная миссия Ренессанса и 
отрицательное содержание гуманизма. Твор-
чество как таковое, согласно Бердяеву, питает-
ся энергиями, идущими от Бога. Но вызванный 
к жизни гуманизм стал изображать человека 
как ничем не обязанном Богу и не только изо-
бражал, но и ориентировал на это. Поэтому 
гуманизм возвысил человека, обеспечив ему 
творческий взлёт, но он же и умалил его, ото-
рвав от высших духовных сил и в первую оче-
редь от Бога. 

И чем дальше гуманизм отдалялся от хри-
стианской религии, пишет Бердяев, тем боль-
ше он обнаруживал свою ущербность, тем 
больше обнаруживал тенденцию к собствен-
ному самоотрицанию. Бердяев подчёркива-
ет, что «гуманистическое безбожие ведёт к 

Мулдашева Г.Б., Абилькаримова З.М., Попов М.М. 



43https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849(Print) • ISSN 2959-7544(Online)

самоотрицанию гуманизма, к перерождению 
гуманизма в антигуманизм, к переходу свобо-
ды в принуждение» [1, с. 108], и выносит свой 
окончательный вердикт: «Гуманизм стал бес-
силен и должен быть преодолён» [2, с. 324]. 
Правда, Бердяев замечает: «От гуманизма, 
как торжества срединной человечности, воз-
можно движение в два противоположных на-
правления – вверх и вниз, к богочеловечности 
и богозверинности. Движение к сверхчелове-
честву и сверхчеловеку, к сверхчеловеческой 
силе слишком часто означает не что иное, как 
бестиализацию. Современный антигуманизм 
принимает формы бестиализма. Но гуманизм 
лучше бестиализма» [2, с. 324].

Такова трактовка гуманизма Н.А.Бердяевым. 
Как видим, на этой трактовке лежит печать об-
щей тональности его философии. Он – всеце-
ло религиозный философ. Поэтому не только 
проблему человека, проблему свободы, твор-
чества и другие, которым он посвятил свою 
философскую деятельность, но и проблему гу-
манизма он решает с этих позиций.

Список литературы 

1 Бердяев Н. А. Смысл истории. – М., 1990. – С. 
121.

2 Бердяев Н. А. Судьба человека в современном 
мире. К пониманию нашей эпохи // В кн.: Бердяев Н. 
А. Философия свободного духа. – М., 1994. – С. 324.

3 Соловьёв В. С. Чтения о Богочеловечестве // В 

кн.: Соловьёв В. С. Сочинения: в 2 т. – Т. 2: Чтения о 
Богочеловечестве. Философская публицистика. – М., 
1989. – С. 27.

4 Бердяев Н. А. Экзистенциальная диалектика 
божественного и человеческого // В кн.: Бердяев Н. 
А. О назначении человека. – М., 1993. – С. 316.

5 Бердяев Н. А. О рабстве и свободе человека. 
Опыт персоналистической философии // В кн.: Бер-
дяев Н. А. Царство Духа и царство Кесаря. – М., 1995. 
– С. 12.

Transliteration

1 Berdyaev N. A. Smysl istorii [The Meaning of 
History]. – M., 1990. – P. 121. (in Russ)

2 Berdyaev N. A. Sudba cheloveka v sovremennom 
mire. K ponimaniyu nashey epokhi [The Fate of Man in 
the Modern World: Toward an Understanding of Our 
Epoch] // In: Berdyaev N. A. Filosofiya svobodnogo 
dukha. – M., 1994. – P. 324. (in Russ)

3 Solovyov V. S. Chtenija o Bogochelovechestve 
[Lectures on Godmanhood] // In: Solovyov V. S. 
Sochineniya: v 2 t. – T. 2: Chtenija o Bogochelovechestve. 
Filosofskaya publitsistika. – M., 1989. – P. 27. (in Russ)

4 Berdyaev N. A. Ekzistentsialnaya dialektika 
bozhestvennogo i chelovecheskogo [The Existential 
Dialectic of the Divine and the Human] // In: Berdyaev 
N. A. O naznachenii cheloveka. – M., 1993. – P. 316. (in 
Russ)

5 Berdyaev N. A. O rabstve i svobode cheloveka. 
Opyt personalisticheskoy filosofii [On the Slavery and 
Freedom of Man: An Essay in Personalist Philosophy] // 
In: Berdyaev N. A. Tsarstvo Dukha i tsarstvo Kesarja. – 
M., 1995. – P. 12. (in Russ)

Гульнара Болатовна 
Мулдашева 

Замзагуль Мейрамовна 
Абилькаримова 

Максим Михайлович Попов 

Гульнара Болатқызы 
Мулдашева

Замзагуль Мейрамқызы 
Әбілкәрімова 

Максим Михайлович Попов 

Gulnara Muldasheva 

Zamzagul Abilkarimova 

Maksim Popov 

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ 

доцент, кандидат философских наук, Западно-Казахстанский университет 
имени М.Утемисова, Уральск, Казахстан, email: Kabgulu-65@mail.ru, ORCID 
ID: 0009-0004-5850-919X
старший преподаватель, кандидат философских наук, МГУ имени 
М.В.Ломоносова, Москва, Российская Федерация, email: zamzagul27@ 
gmail.com, ORCID ID: 0009-0002-3653-7195
старший преподаватель Западно-Казахстанский университет имени 
М.Утемисова, Уральск, Республика Казахстан, email: maxim.popov.1@mail. 
ru, ORCID ID: 0009-0002-0185-0640 

доцент, философия ғылымдарының кандидаты, М. Өтемісов атындағы 
Батыс Қазақстан университеті, Орал, Қазақстан, email: Kabgulu-65@mail.ru, 
ORCID ID: 0009-0004-5850-919X
аға оқытушы, философия ғылымдарының кандидаты, М.Л,Ломоносов 
атындағы Мәскеу гуманитарлық университеті, Мәскеу, Ресей 
Федерациясы, email: zamzagul27@gmail.com, ORCID ID: 
0009-0002-3653-7195
аға оқытушы, М. Өтемісов атындағы Батыс Қазақстан университеті, Орал, 
Қазақстан, email: maxim.popov.1@mail.ru, ORCID ID: 0009-0002-0185-0640

Аssociate Рrofessor, Candidate of Рhilosophical Sciences, M.Utemissov West 
Kazakhstan University, Uralsk, Kazakhstan, e-mail: Kabgulu-65@mail.ru, ORCID 
ID: 0009-0004-5850-919X
Senior Lecturer, Candidate of Рhilosophical Sciences, M.B. Lomonosov Mos-
cow State University, Moscow, Russian Federation, email: zamzagul27@gmail. 
com, ORCID ID: 0009-0002-3653-7195
Senior Lecturer, M.Utemissov West Kazakhstan University, Uralsk, Kazakhstan, 
email: maxim.popov.1@mail.ru ORCID ID: 0009-0002-0185-0640

Феномен гуманизма в философской системе Н.А. Бердяева


